**MORRIS ROZENFELD** (1862-1923)



[also: Morris Rosenfeld, Moyshe-Yankev-Alter Rozenfeld]

Born in the village Boshka, Suvalk district, Jewish Lithuania, then in Russia close to the German border. His father was a tailor for the Russian army. Lived in Suvalk, studied in heder. After his marriage, lived with his in-laws and studied Talmud. Also learned German, Polish, read modern Hebrew literature and Yiddish poetry. From the age of 15, he wrote Yiddish poems. In 1882 visited America, returned to his parents who had moved to London, where he worked as a tailor, lived in dire poverty, and was drawn to the anarchists. In 1886, settled in America, worked in New York tailor shops as a handworker and then as a presser. Began publishing socialist propaganda poetry that found an admiring audience among the Jewish workers. His poems were sung in shops and at assemblies. From working as a presser, he became ill; tried to earn a living by singing his songs and selling his books. After his third book, 1897, he became famous. In 1898, Leo Wiener, Professor of Slavic literature at Harvard, translated a book of his poems, Songs from the Ghetto, into English. Translations into other languages followed, including a book in German with Berthold Feivel's translations and Lilien's illustrations and in English: Songs of Labor and Other Poems, translated by Rose Pastor Stokes and Helena Frank. Rozenfeld got a position as a journalist. In 1905 his only son died at the age of fifteen and Rozenfeld was paralyzed in half his body. His collected works were published in New York in six volumes, 1908-1910. In 1913 he was forced out of the Forverts and eventually became isolated from the new world of literature. His poems and collected writings were published in many editions in the US and in Europe and several of his poems were set to music and gained wide popularity. Rozenfeld was received in Yiddish criticism as one of the fathers of Yiddish "Proletarian" poetry, but he also wrote many national and Zionist poems, as well as personal lyrics of love and nature, and satirical verse on the human condition and the Jewish scene.

12



דיא סוועם שאפ

ם רוישען אין שאפ אזוי ווילד דיא מאשינען,
אז אפממאהל פערגעם איך אין רויש דאם איך בין;
איך ווער אין דעם שרעקליכען מומעל פערלארען,
מיין איך ווערם דארם במל, איך ווער א מאשין:
איך ארביים און ארביים, און ארביים אהן חשבון,
עם שאפם זיך, און שאפם זיך, און שאפם זיך אהן צאחל:
פיר וואס? און פיר וועמען? איך וויים נים, איך פרעג נים,
וויא קומם א מאשינע צו דיינקען א מאחל?

נישמא קיין געפיהל, קיין געדאנק, קיין פערשמאנד גאר; —
דיא בימערע, בלומיגע ארביים דערשלאגם
דאס עדעלסמע, שעהנסמע און בעסמע, דאס רייכסמע,
דאס מיעפסמע, דאס העכסמע וואס לעבען פערמאגמ.
"עם שווינדען סעקונדען, מינומען און שמונדען,
"גאר זעגעל-שנעל פליהען דיא נעכמ מים דיא מעג; —
איך מרייב דיא מאשין גלייך איך וויל זיי דעריאגען,
"איך יאג אהן א שכל, איך יאג אחן א ברעג.

דער זייגער אין ווארקשאפ, ער רוהמ נימ אפילו.
ער ווייזמ אלץ און קלאפט אלץ און וועקמ נאכאנאנד;

געזאגמ האט א מענש מיר אמאהל דיא בעדיימונג:
זיין ווייזען און וועקען, דארט ליעגט א פערשמאנד;
נאר עמוואס געדיינקט זיך מיר, פונקט וויא פון חלום;
דער זייגער. ער וועקט אין מיר לעבען און זינן,
און נאך עפעס, — איך האב פערגעסען, — ניט פרעגט עס!
איך ווייס ניט, איך בין א מאשין!......

און ציימענווייז ווען איך דערהער שוין דעם זייגער. פערשמעה איך גאנץ אנדערש זיין ווייזען, זיין שפראך;—

### The Sweatshop

I forget who I am in the noisy routine; -I get lost in the horrible roar and commotion,
My self melts away, I become a machine:
I work and I work and I work with no counting,
I create and create and create without end:
For what? And for whom? I don't know, I don't ask, -How can a machine think at all, comprehend?

No feeling, no thought, there is no understanding; -
The bitter, the bloodiest work deals a blow

To the noblest, the best, all the finest and richest,

The deepest, the highest that life has to show.

The seconds, the minutes, the hours streak by,

Like sails disappear all the nights and the days; -
I drive the machine as if to overtake it -
I rush without reason, I rush in a haze.

The clock in the workshop ne'er knows any rest,

It points, ticks and wakes, it won't leave you behind; -
A man once explained its deep meaning to me:

Its pointing and waking, inside lies a mind;

But something occurs in my head like a dream:

The clock wakes in me life and meaning so keen,

And something beyond it -- what it is, don't ask!

I forgot, I don't know, for I am a machine!...

And often when I hear the tick of the clock,

I see all at once through its pointing, its tongue; --

מיר דאכמ, אז עם נוקעם מיך דארמען דער אונ־רוה,
כ'זאל ארביימען, ארביימען, מעהרער, א סך!
איך הער אין זיין מאן נאר דעם באס'ם ווילדען בייזער,
זיין פינסמערען קוק אין דיא ווייזער דיא צוויי;
דער זייגער, מיר סקרוכעם, מיר דאכמ, אז ער מרייבם מיך
און רופם מיך "מאשינע!" און שריים צו מיר: "ניי!"

נטר דטן, ווען ס'איז שמילער דער ווילדער געמומעל, אוועק איז דער מייסמער, אין מימטגרציים שמונד, דאן פאנגמ טן אין קטפ ביי מיר לאנגזאם צו מטגען, אין הארצען צו ציהען, — איך פיהל דאן מיין וואונד;— און בימערע מרעהרען, און זודיגע מרעהרען

צו ווייקען מיין מאגערען מימאג, מיין ברוים, — עס ווערגם מיך, איך קען נים מעהר עסען, איך קען נים! א, שרעקליכע פראצע! א בּימערע נוים!

ם'ערשיינם מיר דיא שאפ אין דער מימאג־ציים שמונדע א בלומיגע שלאכמפעלד, ווען דארם ווערם גערוהם: ארום און ארום זעה איך ליעגען הרוגים,
עם ליארמם פון דר'ערד דאם פערגאסענע כלום....
איין וויילע, און באלד ווערם געפויקם א מריוואגע,
דיא מוימע ערוואכען, עם לעבם אויף דיא שלאכם,
עם קעמפפען דיא מרופעם פיר פרעמדע, פיר פרעמדע,
און שמריימען און פאלען, און זינקען אין נאכם.

איך קוק אויף דעם קאמפפ־פלאץ מים בימערען צארען.

מים שרעק, מים נקמה, מים העלישער פיין;

דער זייגער, יעמצם הער איך איהם ריכמיג, ער וועקט עס:

"א סוף צו דיא קנעכמשאפם, א סוף זאל דאס זיין!"

ער מינמערם אין מיר מיין פערשמאנד, דיא געפיהלען,

און ווייזם וויא עם לויפען דיא שמונדען אהין:

אן עלענדער בלייב איך, וויא לאנג איך וועל שווייגען,

פערלארען, וויא לאנג איך פערבלייב וואס איך בין.....

דער מענש, וועלכער שלאפם אין מיר הייבם אן ערוואכען. דער קנעכם, וועלכער וואכם אין מיר שלאפם דאכם זיך איין:

! אצינד איז דיא ריכמיגע שמונדע געקומען מון דיא דיא דים ציין צו דעם עלענד. אַ סוף זאַל עס זיין!...

I feel that the pendulum prods me go on,

To work and to work, even more, fast and long!

I hear in its tone all the boss's wild anger,

His dark, gloomy look in the pointers that show; --

I fear that, relentless, the clock drives me on

And calls me: "Machine!" And screams to me: "Sew!"

But at noon, when the master goes off for his lunch,

And the terrible roar for a while does depart,

Then slowly it dawns in my head like the day,

Then I can feel my wound and the throb in my heart; --

And bitter tears fall, and boiling tears fall

To soak my dry bread, till from food I recoil --

It chokes me, I can no more eat, I can not!

Oh, harsh bitter need! Oh, terrible toil!

The workshop appears in the mid-day recess

As a battlefield bloody that rests from its flood:

All around I see lying the corpses of men,

A scream from the earth -- it is the shed blood...

One moment, and soon they sound drums of alarm,

The dead come to life, and the battle grows bright,

The troops they are fighting for strangers, for strangers,

And struggle and fall and sink in the night.

I look at the battleground, bitter with rage,

With fear, with revenge, with a hellish wild ache; The clock, now I hear it all right, it awakes:

"An end to the slavery, an end we must make!"

It rouses in me all my reason, my feelings,

And shows me the hours -- a stream with no dam:

I shall remain wretched as long as I'm mute,

Forlorn, the while I remain as I am...

The man who is sleeping within me awakes,

The vigilant slave falls asleep inside me; --

This is the hour, the right time has come!

נאר פלוצלינג — דער וויסמעל, דער באס — א מרעוואגע!

איך ווער אן דעם שכל פערגעם, וואו איך בין, —
עס מומעלמ, מען קעמפפמ, א, מיין איך איז פערלארען.
איך וויים נימ, מיך ארם נימ, איך בין א מאשין...





## דער בלייכער אפריימער

יך זעה דאָרם אַ פּלייכען אפּרייםער פערקאָכם אין דער אַרפּיים, אַ שרעק! און זיים איך געדיינק איהם אלץ ניים ער און לייגם זיינע קרעפּמען אוועק.

עם ווערן חדשים פערפלויגען, עם לויפען דיא יאהרען אהין, און נאָך זימצמ דער בלייכער געבויגען, און קעמפפם מימ'ן רויהען מאשין.

איך שטעה און בעטראכט דאַרט זיין צורה, זיין צורה, פערשטירט און פעשוויצט, און פיהל. אז דאָ ארבייט קיין גבורה, דער אימפעט נאָר פּראַצעוועט איצט.

דאך פאלען דיא מראפענס כמדר, פון אויפגאנג פיז אונמערגאנג שפעמ, And end to the misery, an end there must be!...

But suddenly -- the whistle, the boss -- an alarm!

I forget who I am in this deafening scene -
I'm losing my reason, I'm losing my self -
I don't know, I don't mind, for I am a machine...

#### The Pale Apreyter<sup>2</sup>

I see there a pale <u>apreyter</u>

Steeped in his work, what dismay!

Sewing ever since I remember,

Wasting his forces away.

The months fly away like the minutes,

The years disappear from the scene,

The pale man still sitting bent over,

Still fighting the raw machine.

I stand and I look at his mug,

Sweaty and dirty and shrill,

And feel it's no hero at work,

Inertia is toiling there still.

The drops fall incessently, drip

From dawn to the last sunbeams,

Soaking the dresses he sews,

And drowning into the seams.

Pray tell me, how long can the pale one

Keep turning this bloody wheel?

Who knows when his end will arrive?

Who knows that terrible deal?

Oh, hard, very hard to tell,

But one thing it's sure that we know:

As soon as his work breaks him down,

Another will sit there and sew.

12

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. Yiddish pronunciation of "operator," i.e., one who works a sewing machine.

און זאפען זיך איין אין דיא קליידער. און מרינקען זיך איין אין דיא נעמ.

איך בּעם אייך. וויא לאַנג וועם נאָך יאָגען
דער בלייכער דעם בלומיגען ראָד ?
אָ, ווער קען זיין ענדע מיר זאָגען ?
ווער ווים יענעם שרעקליכען מוד ?

א, שווער, זעהר שווער דאָם צו זאָגען. דאָך איינס איז בעוואוסם און בעשיידם: ווען איהם וועם דיא ארביים דערשלאָגען, זימצם תכף א צוויימער און ניים.

### א מרעהר אויפין אייזען

איך קרעכץ און הוסם און פרעס און קלעהר, מיין אויג ווערם פייכם. עס פאלם צ מרעהר, דער אייזען גליהם: — דצס מרעהריל מיין דצס קצכם און קצכם און זידם נים איין.

איך פיהל קיין קראפמ, עם איז פערווענד'ם; דער אייזען פאלם מיר פון דיא הענד, און דאך דער מרעהר, דער הייסער מרעהר, דער מרעהר, דער מעסמ מעהר און מעהר.

> עם רוישם מיין קאָפּ, עם ברעכם מיין הערץ ; איך פרעג מים זועה, איך פרעג מים שמערץ :

> > א, זאג, מיין פריינד אין נוים און פיין, א מרעהר, פארוואס זידסמו נים איין ?

א, שמומער מרעהר, א, שמומע שפראך! זאג, האב איך דיינע נאך א סך? צי דו ביסם שוין דער לעצמער היינמ, פון אלע מיינע הייסע פריינד?

ביסם אפשר גשר ש קוריער, זשגסם שן מיר, שז עם קומען מעהר? איך וושלם עם וועלען וויסען, זשג: ווען ענדיגם זיך דער גרויסער קלשג?

איך וואלם געפרעגם נאך מעהר און מעהר ביי'ם אונדרוה, ביי דעם ווילדען מרעהר, דא האבען זיך דערלאנגם א גאם גאר מרעהרען, מרעהרען אהן א מאם און איך האב שוין פערשמאנען גלייך, או מיעף איז נאך דער מרעהרען מייך.

#### A Tear on the Iron

Oh, cold and dark is in the shop!

I hold the iron, stand and clop! -
I cough and sigh, my heart is weak,

My chest is sick, my breath is bleak.

I sigh and cough and press and think,

My eye grows damp, a tear does sink,

The iron glows -- my tear does simmer -
It boils and sears and won't grow dimmer.

I feel no strength, a broken band;
The iron falls from my weak hand,
And still my tear, my hot wet tear,
My tear is boiling, boiling near.

My spinning head, my breaking heart;
I ask in pain, and with a start:
"Oh, say, my friend in need, my tear,
Will you forever boil and sear?

Oh, silent tear, oh, silent tongue!

Can I still shed my tears for long?

Or is this tear the last today,

Of all my searing friends, oh say!

Are you a messenger for some,

To tell me there are more to come?

I want to know: under the sun,

When will the great lament be done?

I would have asked a lot more here,
Asked the malaise, the soaring tear,
But suddenly a downpour came
Of boundless tears, more of the same,
I understood the rising tide:
The flood of tears is deep and wide.

### דער סוועט־שאַפּ

קאָרנער וויי און עלנט שטייט אַן אַלטע הײַזל: אונטן איז א שענקל, אויבן איז א קלײַזל. אונטן קומען לומפן אויפֿטאָן נאָר נבֿלות, אויבן קומען ייִדן, קלאָגן אויפֿן גלות.

אָבער העכער, העכער: אױפֿן דריטן גאָרן,
איז פֿאַראַן אַ צימער, — װײ צו זײַנע יאָרן!
זעלטן װען געװאַשן, זעלטן װען גערײניקט, —
טוכלעקײט און בלאָטע זײַנען דאַרט פֿאַראײניקט.

אָט אין דיזן מקום אַרבעטן זיך פֿלײַסיק און צופֿרידן, דאַכט זיך, בייַ אַן ערך דרײַסיק אָפּגעצערטע מענער, אָפּגעצערטע ווײַבער, מיט צעדריקטע גײַסטער און פֿאַרוועלקטע לײַבער.

דאָרטן גײט אַרום זיך מאָטקע פּאַרך אַ בײזער, שפּילנדיק די ראָלע פֿון אַ גאַנצן קיסר, דען ער איז דער מײַסטער און די שאַפּ איז זײַנע, און מען מוז אים פֿאָלגן, פֿאָלגן אָן אַ טענה.

## The Sweatshop

Corner of Pain and Anguish, there's a worn old house: tavern on the street floor, Bible room upstairs.

Scoundrels sit below, and all day long they souse.

On the floor above them, Jews sob out their prayers.

Higher, on the third floor, there's another room: not a single window welcomes in the sun. Seldom does it know the blessing of a broom. Rottenness and filth are blended into one.

Toiling without letup in that sunless den: nimble-fingered and (or so it seems) content, sit some thirty blighted women, blighted men, with their spirits broken, and their bodies spent.

Scurf-head struts among them: always with a frown, acting like His Royal Highness in a play; for the shop is his, and here he wears the crown, and they must obey him, silently obey.

Aaron Kramer

To My Beloved



Be blessed, my happiness, my joy,

The golden light I love to see!

You came to me, you came in vain

In the damp shop to be with me.

It hums, it boils, it burns, it seethes,

There is no place for you, oh go -I hired out my arms and hands;

I cannot now embrace you -- no!

And though without you I am dead,

I must demand of you -- please go!

Here rules the struggle harsh for bread,

And I must tremble when I sew.

Come later, oh, please come at night,

Come to my home where I am free -
My heart leaps up, my spirit wakes,

My love flames up again in me.

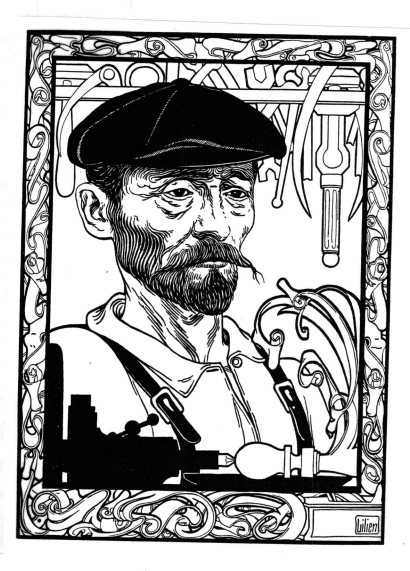
Oh, then I run to you, my love,

And fall excited on your breast,

And all the day's harsh sufferings,

For you I take them off my chest.





## פאַרוואָס איך בּין איך

שלָם ארבייטער

שמעה אויף, פָ, מוזע! זינג מיין רצנג; מיין ווערטה ביי אידען און ביי שקלצפען! בעלייכמ דעם קווצל פון מיין געזצנג! ענמפלעק די סודות פון מיין שצפען!

דערצעהל דער וועלם און זאַג איהר אַן! זי זאָל דעם גרויסען אמת וויסען: ווי יעדער קלאַנג, ווי יעדער מאָן עם האָם זיך פון מיין ברוסם געריסען.

ערקלער פאַרוואָס איך האָכ געוויינם! זאָג אוים פאַרוואָס איך פלעג זיך פּרייען! דען דו גור האָסט אין מיר פעראיינט די גרעסמע פריידען און די וועהען.

דערצעהל פון וואו עס שמצממ מיין כעס און וואָס עס האָם מיָך אָפּמ ערבימערם, אז נים קיין שמימונגס־משוגעת האָם מיך גערייצמ און אויפגעצימערם.

> איך האָב געמריי געפאַלגמ דיין רוף, מיין הימעלס הייליגע נחמה! —

## Why I Am I<sup>1</sup> As a Worker

Stand up, oh Muse! Sing of my rank,
My worth among the slaves and Jews!
Illuminate the source of song,
Reveal my secret spring, oh Muse!

Tell all the world the greatest truth!

Proclaim what is in me the best:

How every sound and every tone

Burst from my full, my throbbing breast.

Reveal why I did have to cry,

And why I cherished joy -- explain!

For only you combined in me

The greatest joy with greatest pain.

And tell from where my anger came

And why my bitterness was thick,

For it was not a fickle mood

That teased and shook me to the quick.

I followed faithfully your call

<sup>1.</sup> Introduction to Selected Writings, New York 1912. The poem consists of three parts: "As a Worker," "As a Nationalist," "As a Satirist."

עם האָם נאָך קיינמאָל נים דער גוף בעהערשם דעם שוואונג פון מיין נשמה.

איך האָב פיעל שמערצען דורכגעלעבט, בין מאנכע פריידען דורכגעגאנגען, און שמענדיג האָם מיין גייסם געוועכם די ריינסמע, האַרציגסמע געזאנגען.

איך כין געכליעכען איך אליין אָם וואו דער שיקזאַל פלעגם מיך קעהרען. האָם מיר געזאָגם מיין זעעלע "וויין", האָב איך געוויינם מים בים'רע פרערען.

און האָם די ווייםסמע פרייד ערוואַכמ, אין ווייםסמען ווינד מיר אַנגעקלונגען, האָב איך געשמראַהלם, געהאָפּם, געלאכמ, האָב איך די גליקליכקיים געזונגען.

מיין יוגענד ליעגם אין פינסמערן יאָך, די רעדער האָבען איהר צוריבען... איך האָב געקלאָגם מיין אייג'נעם בראָך, געקרעכצם אויף די, וואָס איך פּלעג ליעבען.

ש קרשנקער שקלאף, צודריקם, פערלענדם, מים עלענד און מים צער אומגעכען — האָב איך נור יאָמערען געקענם מים וועה אויף א געשמאָרב'נעם לעכען.

איך האָב דעם שעהנסמען וואַלד פערלאַזמ, דעם שעהנסמען מייך, דעם שעהנסמען הימעל, איך האָב געזשאַווערמ און געראָסמ אין דעם פערפלוכמען שקלאַפען־שימעל.

עם האָם די זון מיר נים געשיינם, קיין גראָז, קיין בלעמעל מיר געוואונקען, אָם ווי מיין "נעכמען" אַזוי מיין "היינם" אין קנעכמשאַפּם און אין זאָרג פערזונקען. That came from heaven to console! -My body never overpowered
The swinging motions of my soul.

I lived through many sufferings,
I saw some joy where joy belongs,
And always there my soul did weave
The purest, most sincere of songs.

And always I remained myself,
Wherever I was hurled by fate.
And when my soul did tell me: "Cry,"
My bitter tears did not abate.

And if the farthest joy awoke,

And resonated in a wind,

I beamed and hoped and laughed and sang

Of happiness, with joy I grinned.

My youth lay crushed by running wheels,
A gloomy yoke has pushed and shoved...
And I lamented my own pain,
I wept and sighed for those I loved.

A sickly slave, crushed and destroyed,
With dread and grief on every side -All I have known is lamentation
In pain over a life that died.

I left behind the finest woods,

The prettiest river, finest sky,

In slavery's cursèd mould immersed,

Turned rusty and decayed have I.

The sun has never shone for me,
No grass, no leaf provided glory,
My "yesterday" and my "today"
Have sunk in slavery and worry.

עם האָם דעם מרייבערם ווילדער גוואַלם, די נוים מים איהרע ביינער־פינגער, צודריקם מיין קראַפם, געמאַכם מיך אלם, געמאַכם מיך פאַר אַ קברים־זינגער.

איך האָב נור אונמערגאַנג געזעהן; פערלענדונג און פערניכמונג מהראַנען, ס'האָם אַנדערש נים געקענם געשעהן, איך האָב געוויינם אויף דִי מיליאַנען...

וואך אויף מיין יוגענד איין מינום! ערוואך! מיין לעבענס גרעסטער קרבן, און זאָג! וואו ליעגם דיין יונגעס כלום? זאָג! ביזמו נים אין שאַפּ געשמאַרבען?

יא, דו מים דיינע פריינד אַ סך, עם האָט אייך פריה דער מוידם געפאַנגען

> און איך פליין, פליין נור, פּך! בין נפֶּך די מתים נפָכגעגפַנגען.

כ'האָב נים געקענם דאָם העכסמע גליק בעטראַכמען קאלם אין צוואַנג און קיימען, כ'האָב נים געקענם מים מרוק'נעם בליק ארונות מייערע בעגליימען...

כ'האָב זיי מים שמערץ בעגליים אַהין, אַוואו די לעצמע וועגען פיהרען, כ'האָב נים געזאָגם קיין "צדק הדין", דען דאָם האָם נים געדאַרפם פּאַסירען...

כ'האָב נים געוויינם צוליעב געוויין, מיין יעדער פרער האָם שמריים פערראַפהען, פער'מסר'ם אַ בעהאלמ'נעם מעהן: איך האָב געגאָסען מים גראַנאַמען...

אין מיעפסמען יאוש פון מיין ליעד האָם אומגעשוועכם אַ הויכעס שמרעכען; האָם שמילעס וועקען הייס געגליהם און דעם סיגנאל צום קאַמפּף געגעכען.

איך האָב דעם רייכען גים פערדאַמם דערפאר, וואָם ער פערברענגם אין פריידען, נור ווייל ער האָם דעם וועג פערצאַמם צו פרייהיימס הערליכען גן־עדן. The driver's power, wild and vile,

The Need with its long bony finger -
Has crushed my strength, has made me old,

Has made of me a graveyard-singer.

I saw around me just defeat,

Destruction placed upon a throne,

It could not happen otherwise -
And all the millions I bemoan...

Awake my Youth, just for a while!

My life's great victim, come, wake up,

And say: Where does your young blood lie?

Say: Have you died there in the shop?

Yes, you were trapped by early death,
With all your friends, all done and said,
And I alone, alas, alone!
I have accompanied the dead.

I could not coldly contemplate

The highest joy in vise and chain;

I could not follow with dry eyes

Dear coffins that evoke my pain...

I followed them in sorrow there

Where the last road does lead unseen,
I did not say that God is just,

For such defeat should not have been...

I did not cry for crying's sake,
Revolt my every tear pervades,
Reveals a hidden meaning here:
I poured not tears, but hard grenades...

In deep despair that weighed my song,
There was a striving to the height;
And quiet waking glowed so hot
And gave the signal for the fight.

ש, נים קיין צוקוקער געווען בין איך צו דעם בערויבמען'ם קלשגען, דאָם איז מים מיר שליין געשעהן, שליין די אונגליקען געמראָגען.

עם האָם גערעדם נור מיין געפיהל. כ'האָב נים געהאָם קיין ציים צו דענקען, דער מח האָם געשוויגען שמיל, דאָם האַרץ פּלעגם צימערען און בענקען.

> כ'האב יעדען מאג א שמיק פון זיך געמוזם בעוויינען און דערשמיקען, אזוי בין איך געווארען א יך, דער דיכמער פון די שוויץ־פאבריקען.

> > The Millionaire of Tears

## דער פרעהרען-פיליאָנער

נים קיין גאלדנער קאמערמאן
שמימט אן מיין קעהל צום זינגען,
עם קען דער וואונק פון אויבען אן
מיין שמים נים מאכען קלינגען;
דעם שקלאוו'ם א קרעכץ, ווען ער איז מיעד
נאר וועקם אין מיר דיא ליעדער,
און מים א פלאם לעבם אויף מיין ליעד,
פיר מיינע אר'מע ברידער.

דערפאר פערגעה איך אהן א ציים.

דערפאר וועבם אוים מיין לעפען:

זיים קענען מיר דיא אר'מע ליים

פיר א בעלוינונג געבען ?

זיי צאַהלען מרעהרען פיר א מרעהר, —

דאַם אללעם, וואָם זיי קאַנען:

איך בין א מרעהרען־מיליאַנער

און וויין אויף דיא מיליאַנען.

און וויין אויף דיא מיליאַנען.

I did not blame the rich in vain,

And for his joy did not despise,

But that he blocked the only road

To Freedom's splendid paradise.

Oh, not an onlooker, I knew

The robbed man's life not just by sight,
I lived myself through all mishaps,
I bore myself this dreary plight.

I had no time to think and brood,

Just feeling filled my hasty song,

My brain was silent all the while,

My heart did shiver and did long.

And every day, I had to choke

A piece of me and cry "Alas!"

And so did I become this I,

The poet of the sweatshop mass.

Oh not a golden tuning-fork

Tunes up my throat to sing,

A hint from high above cannot

Raise high my voice to ring;

The sigh of weary slaves awakes

The songs I make for others -
And flaming high my song revives,

The song for my poor brothers.

And so I sink before my time,

My life runs out so fast:

What can poor people pay for this,

For poetry to last?

They pay with tears for every tear,

In poverty's pavilions: -
I am a millionaire of tears

And weep for all the millions...

## דער ברעדרי מארמין באלל")

אָם איז דער בּרעדלי־מאַרמין בּאַל פול פּרעכמיגקיים און צויבער! דאָס מאַנצען ווילד אין וואַלדאַרף'ם זאַל דעם פּאַלק'ם מיליאַנען־רויבער.

דארם פליסם דער וויין, דארם רוישם מוזיק, דארם איז דער עולם היימער; דארם געהם דיא ציים, דיא וועלם צוריק, אַנשמאָם צו שפּאַנען וויימער.

> דארם קאסם א הונדערמער א בלום, און מויזענדער א שמיינדעל

און מעהר נאָך, מעהר נאָך אַ קאַסטיום, און מעהר אַ פאַלשער חן'דעל.

דאך דאם איז אלעם שוין געווען, ניםא אין דעם קיין נייעם — דיא אלמע וועלם האם שוין געזעהן פיעל גרעסערע הולמאיעם.

ם'איז גים דער ערשמער מאסקענגלאנץ אויף דער היסמאריעס סצענע, און ענדען וועם זיך דיעזער מאנץ, אזוי וויא דאמאלס יענע ....

דאס איז דער ברעדלי־מארמין באל, אכם הונדערם געסם צוזאמען! דא ארביים אללעס מים דער גאל דיא פרינצען נאכצואהמען.

דשך אונזרע חברה פאלט עס שווער, דא העלפט עס אויך קיין טינץ ניט, — דער גרעסטער הולטאי־טיליאַנער איז לאנגע נשך קיין פרינץ ניט....

> נאר עם, וואס ווייסען זיי פון שאנד. ווער וועם עס זיי ערקלעהרען ?

דיעזעס געדיכט איז געשאפען געוואָרען אין דער צייט פון (\* דעם גרויסען קריזים אין אמעריקא, ווען מענשען זיינען געשטאָרר בען אין דיא גאסען פון הונגער. מרס. ברעדלי מארטין האָט דאן געמאכט א גלענצענדען מאסקענבאל.

#### The Bradley Martin Ball<sup>4</sup>

This is the Bradley Martin Ball

How splendid these cotillions!

They're dancing wild in Waldorf Hall

Who robbed the people's millions.

There flows the wine, the music roars,

The crowd will dance till dawn;

There, time and world are flowing back,

Instead of marching on.

A flower costs a hundred bucks,

A thousand for a stone,

And more for every costume there,

And for a smile alone.

But that's old hat, no news in this,

It's all been said and done -
The old world's seen a million times

Much greater bon vivants.

It's not the first great costume ball

On history's old stage,

This splendid dance shall end like those

That were in every age...

This is the Bradley Martin Ball,

Eight hundred -- no one winces!

They're working all -- they have the gall

To imitate the princes.

No use for money's glints;

For still the richest bon-vivant

Is not a real prince...

<sup>4.</sup> This poem was written during the great crisis in America when people died of starvation in the streets and Mrs. Bradley Martin made a splendid costume ball.

זיי זיינען הערשער דאָ אין לאנד, זיי זיינען מיליאַנערען.

זיי הערשען ווילד, אין יעדער ארם, מים שמאלצער, פרעכער מינע, זיי הערשען דא זיי הערשען דארם, בעהערשען דיא מדינה.

ווען זיי פערווילם זיך ... נשר גענוג! מען וויים, מען וויים, איך רעכען, דשם ביז ש ציים נשר דינם דער קרוג, ער מוז זיך ענדליך ברעכען...

דאס איז דער ברעדלי־מארמין־באל! דא האט דער גאלדנער גולם א פאראדיז אין יאמערמהאל, א מאנץ אויף דעם בית עולם.

דען זעחם דיא מאסע קראנק און בלאם! פערהונגערט און צופרארען! דער שעהנסמער, בעסמער מענשענקלאס מוז שמעהן אין גאס און שנארען.

אָם האַלמען זיי יעצם אויסגעשמרעקם דיא הענד, דיא איגנאָראנמען,

וואָם האָבען וואלדאָרף'ם געסט בעדעקט מים בלומען און בריליאנמען.

און מיסים ברעדלי מארמין לאכמ, דיא "פירסמין פון נאווארא" — אוי וועה! אזוי פיעל גלאנץ און פראכמ, אין דיעזער נוימה'ם זאהארא!

ש וועה! צו מיידען נאך דיא שמראף
און זיין אזוי פיעל שולדיג, —
א, פאלק, ווען וואכסמו אויף פון שלאף?
ווען ווערסמו אונגעדולדיג?



Oh to avoid the punishment,

The guilt for all the nation --

Oh people, when will you wake up?

When will you be impatient?

But do they know of any shame?

They are no royal heirs.

They are the rulers in this land,

They are the millionaires.

They're ruling wild, in every place,

With proud and haughty hand,

They govern north and south and west,

They rule throughout the land.

If they desire...But that's enough!

We know, make no mistake,

The jug will serve just for a while,

Till it will fill and break...

This is the Bradley Martin Ball!

For here the golden Golem

Makes paradise in graveyard's vale,

A dance so wild and solemn.

For see the masses sick and pale!

They are the starving dregs!

The best and finest class of men

Stands in the street and begs.

The ignoramuses, they stand,

Hold out their hand for hours,

Those who have clad the Waldorf's guests

In diamonds and flowers.

And Mrs. Bradley Martin laughs,

The "Princess of Navarra" -
Oh dear! There's so much pomp and glow,

In misery's Sahara!

#### Scenes in the Mountains

A few days ago, I journeyed with two friends through the southwestern Catskills to the tiny little town of Parksville.

My intention was twofold: first, to observe the splendid nature of those places and enjoy the bracing air so necessary for my health; and secondly, to see the various Jewish farm areas in the wonderful valleys.

We did not travel in the hotel automobile, but in a simple farm carriage that looked more like a plain cart. We wanted it to look more natural and we didn't want the not-so-nice-smelling piece of civilization to intrude on the soul-refreshing fragrance wafting from the ancient mountains of Sullivan County. Besides, we were afraid to trust the Angel of Death to drive us.

Our driver was an old Christian farmer who had grown up in these Mountains and knew every path in the wilderness.

We crossed the famous Park Mountain still breathing with the primeval matter of the Act of Creation.

A sublime seriousness permeated all our limbs. Even the horses, as if intentionally, began to walk slowly, step after step, letting us see God's wonders in the secluded nature.

We didn't talk, we were silent. Words would be sacrilege. I was afraid to breathe aloud, not to disturb the divine calm hovering over us.

We saw God. We felt Him, we understood Him...

Yes, we were silent and only held each other's hands as if to impress our feelings upon one another, into our hands, our blood, our souls. What we felt remained a mystery, just like the creation of these

Mountains. We shall never tell it, we cannot tell it because as soon as we descended into the valley, we forgot it all...

We drove through the lonely, melancholy-cheerful mountain path, narrow but wide in thoughts. On both sides, generations stood, centuries, and stared at us with earnest and sharp looks.

Those were mighty trees, the stamp of eternity posed on their gigantic bodies and the shadow of lost worlds resting in their branches.

From time to time, the voice of an unfamiliar bird was heard. He told us something, revealed some secret; but who could understand him? Suddenly, a rustle was heard in the thicket, and another rustle, as if ghosts were playing hide-and-seek. What happened there I don't know to this day.

-- What a marvellous area this is, the farmer suddenly ramarked, turning his head to us; I was born in these places, but when I come here, it all looks new and fascinating to me.

We woke up abruptly as from a fantastic dream or as if you were interrupted in <u>shul</u> while reciting the <u>Shmone-Esre</u> blessings...We were angry at the old man for committing such a sin. "May God forgive him," I thought to myself and plunged again, possessed by holy thoughts, and I felt my soul had risen. My spirit blended with the deep silence of the rocks and wove into a dreamy <u>Sh'ma Israel</u>...

-- We haven't yet reached the peak, the farmer again interrupted. We're coming now to the real top of the mountain. From here you can see for miles, only the trees block the view. But the most beautiful will come when we drive downhill from the mountains to the valley.

I didn't day-dream anymore.

The carriage began climbing higher and higher, the horses stood on their hind legs and we felt suspended in air. We seemed to drive into the clouds. Fear and wonderment descended on us. My nerves trembled feverishly. For a moment, we seemed to be falling backward into the abyss, no trace would remain of us.

At last we reached the peak of Park Mountain. A new nature, a young, fresh sky, different trees and a different air. A cool breeze blew and caressed the delicate plants and, straying into our path, it cooled and fanned us. A sea of young trees striped with little wildflowers was revealed to our eyes. Nearby stood an old, hollow, stooped tree with one single descending branch. It looked like a nasty old Heder teacher with a lash in his hand, teaching small children the alphabet...

A little further on, it is bare. A stretch of naked mountain, as if had just emerged from his mother's womb. A lonely oak stands there, encircled by the roots of a torn-out pine tree, uprooted by lightning running through the mountains. The roots entwining the sturdy oak look like the straps of trillin, the tree stands pensively against the sky, in solitary prayer...

Going on, we saw a slanted wooden farmhouse among the rocks. A tall old man with a long white beard falling over his chest walked barefoot behind a tremendous ox grazing on the wild bushes. The barefoot old giant looked like the spirit of the mountains, or like Messiah pasturing the Wild Ox for the Saints in the World-to-Come...

14 38

But our driver told us the old man was a farmer, who had once upon a time been a soldier in America's Civil War, who got a pension from the government and lived alone here like a hermit.

-- He was a hero, the old man, the driver went on, he has several medals for bravery. Next to the hut lie his wife and daughter, both died on the same day. He wants to die here too.

Meanwhile, feeling barely secure, we drove slowly downhill toward Parksville. The ride down was awesomely sublime. On both sides of the road, deep deep down, as in an abyss, spread enchanted landscapes -- with beautiful houses and lush, well-tended fields. The road, on which two narrow carts could barely pass one another, led through the Fear of Death. The valleys on both sides were spinning before our eyes. The horses led us straight into the abyss; if, God forbid, they slipped, we would fall down and be crushed to dust.

We travelled through deserts where nature is still so wild, young and new, as if it just now left the Creator's hands. But from the valleys, the alert genius of human labor smiled at us. The fields were worked by skilled hands. Many of the pretty houses belonged to Jews. Those are kosher hotels. In the winter, the owners have other business in New York.

- -- All those lots are for sale, remarked the old farmer.
- -- What's the matter, I asked; is the land bad?
- -- Heaven forfend, he replied. Those are Jewish farms, bought only for speculation.

For a while, the valleys disappeared from view and we saw a wild, terrifying vision. The pointy gray rocks poking up from the ground looked like hollow human skulls. The valley resembled the Valley of Jehosaphat where the nations will be judged someday...A sea of trees, old and young, stretched out in all directions like a congregation kneeling in prayer. Above this vision hovered a rare bird, from time to time uttering a hoarse sigh (like the prayer leader on Yom Kippur, finishing the final prayer of Ne'ila...)

But we passed by this scene too and finally, finally reached Parksville.

#### The White Devils

Thoughts about New York's Underground Trains

Can you make the witch that conjured up the Prophet Samuel conjure up an "Emperor" of the old "Indians" from his eternal sleep and bring him into the new underground train of New York City?

Can you now conjure up one of those "wild men" who sold America for a string of beads, to take a look at what the "white devils" have made of it.

And the "White Devils" have really performed "miracles."

אומעטום האָט זיך פערשפּרייט די מאיעסטעט פון דעם מענשליכען גייסט, איבעראל האָט זיך איינגעפּרעסט דער היי־ ליגער זיעגעל פון דער שטרעבענדער זעעלע.

דער נייער מענש האָט אריינגעגעבען א נשמה אין שטאָהל און אייזען, און עס האָבען זיך בעוויעזען א ברוקלין־בריק, א ווילליאמסבורג־בריק, א פּייק סטריט־בריק, הויכע באהנען, וואָס שוועבען אין דער לופטען, און גאסען־באהנען וואָס לויפען ווי די רוחות, פאסאזשיר־שיפען און האנדעלס־שיפען, און קריעגס־שיפען, און מיליאָנען פערשיעדענע פאבריקען און מאשינען און לאָקאָמאָטיווען, און צילינדערס, וואָס פערנעהמען א מח.

דער "ווייסער שד" האָט א קנייטש געטאָן דעם שטערען און עס זיינען אויפגעשטאנען פון "תהו ובהו" טויזענדער פער־באָרגענע כחות און האָבען גענומען בעדיענען דעם מענשען ווי ניעדעריגע שקלאפען.

זשעני האָם א מאך געמאָן מיט זיין צויבער־שטעקעל און געואָגט, "יהי אור", און עלעקטריציטעט האָט גענומען קאָנקור רירען מיט דער זון.

דאָ, וואו דער אמאָליגער רויטער העלד האָט ניט געהאט גענוג ווערטער צו ערקלערען ליעבע זיין שענער "סקוואָ" און וואו עס האָט געפעהלט דער בעגריעף פון "אייל זיך, ברודער", פון קונסט און פון וויטענשאפט — האָט דער פאָנאָגראף געד נומען זינגען אָפּעראס און דעקלאמירען ליעדער. דער מעלעפאָן האָט געמאכט "קפיצת הדרך" פאר דעם מענשענ׳ס וואָרט און א "ווייסער שד" האָט אויסגעפונען דעם "אלף בית" פאר׳ן טעד לעגראף.

רער "קלוגער" אימיגראנט האָט בעשאפען האָניג פון יע־

## די ווייםע שדים

געדאנקען איבער ניו יארקער אונטער דר'ערדיגע באהנען

או נעהמט מען איצט די מכשפה, וואס האָט אויפגעוועקט שמואל הנביא, זי זאָל אויפוועקען פון זיין אייבינען שלאָהּ א "קיסר" פון די אלטע "אינדיאנער" און איהם אריינ־ פיהרען אין דער נייער אונטער־ד'רערדיגער אייזענבאהן פון דער שטאָדט ניו יאָרק?

ווי וועקט מען איצט אויף איינעם פון יענע "ווילדע מענד שען", וואָס האָבען פערקויפט אמעריקא פאר א בינטעל פאט־שירקעם, ער זאָל א קוק טאָן, וואָס די "ווייסע שדים" האָבען פון איהר געמאכט?

און די "ווייםע" האָבען ווירקליך אויפגעטאָן "וואונדער". ווי מכשפים זיינען זיי ארויפגעשפּרונגען אויף דער רוהיר גער נאטור פון דער נייער וועלט און האָבען פון איהר פערשלאָד סענעם שוים ארויסגעצויבערט נייע הימלען, פול מיט גלאנץ און לעבען.

די ווילדע פעלזען האָבען געמאכט פּלאץ פאר דער ערהאד בענער ארכיטעקטור און די מוטנע זומפען האָבען זיך פערוואנ־ דעלט אין "הימעל־גלאָצער" און "וואָלקען־קראצער", וועמעס הויכע דאך־גאָרטענס עס פריינדלען זיך מיט די שטערען.

262

Like witches, they pounced on the tranquil nature of the new world and spirited up from her closed womb new skies, full of glimmer and life.

Wild rocks gave way to sublime architecture and the muddled mires were transformed into "sky-gazers" and "cloud-scrapers," whose high roof-gardens fraternize with the stars.

The majesty of the human spirit has spread out, everywhere we see the stamp of the holy seal of the striving soul.

The new man breathed a soul into steel and iron and a Brooklyn Bridge appeared, a Williamsburg Bridge, a Pike Street Bridge; high trains hovering in the air, and street trains running like ghosts; passenger ships and merchant ships and warships; and millions of factories and machines and locomotives, and cylinders that occupy the brain.

The "White Devil" frowned and thousands of hidden forces loomed up from the Chaos and began to serve man like base slaves.

Human Genius waved his magic wand and said <u>let there be light</u> and electricity began to compete with the sun.

Where the former red warrior didn't have enough words to declare his love to his beautiful "squaw," and where there were no concepts for "hurry up, brother," for Art and for Science -- the phonograph began singing operas and declaiming poems. The telephone offered the human word a "leap in space," and a "White Devil" invented an alphabet for the telegraph.

איינער דעם צווייטען. עם איז געקומען א שפארעניש און שמוד פעניש, ביז אלע זועגען זיינען איינג געוואָרען, און מען האָט געמוזט שאפען א פערקעהר אונטער דער ערד. עם איז געבאָד רען געוואָרען די זווועטרדר'רערדיגע אייזענבאהן, וואָס פליהט מיט דעם אמיביקאנעם "איך האָב קיין צייט ניט" אין עטליכע ווינים פון "קעפטיל גארדען" צו די "בראָנקס", פון איין ברעג שמאַרט צו דעם צווייטען.

**X** 

מען האָט דורכגעהאקט א טונעל דורך די שטיינערנע ריד פען פון "אלט־מאנהאטען", כדי דער בלייכער טומלער זאָל זיך קענען גיכער צאפלען און ווארפען אין אלע זייטען.

דער נייער אמעריקאנער איז מעהר בעשעפטיגט ווי זיין אָבגעמעקטער פּאָרגעננער. ער איז גרעסער פון איהם, ווייל ער קען פון דער זעלביגער ערד ארויסקריעגען מעהר זאכען און אויסשניצען, און אויסקינצלען וואונדער איבער וואונדער, פון וועלכע דער רויטער יענער האָט קיינמאַל ניט גע׳חלום׳ט.

דער אינדיאנער האָט ניט געפאָדערט פון דער וועלט מעהר ווי זיין באלריגע נויטיגקייט. ער איז געווען גוט צו דעם באָר דען, וואָס האָט איהם געגעבען לעבען, געלאָזט טרעטען אויף זיך, כאפּען זיינע פיש און פאנגען זיינע חיות און עופות. ער איז געווען גוט צו דער נאטור און גוט צו זיך אליין. א ווילדער מענש... ער האָט ניט אויסגעהאקט די וועלדער און ניט אונ־ טערגעגראָבען די ערד, וואָס האָט איהם אויף זיך געטראָגען.

דער איצטיגער אמעריקאנער אָבער געהמט אלץ, וואָס ער ק ען און קען ניט קריעגען. ער בריה'ט זיך געגען יערע זאך, וואָס שטעהט איהם אין וועג. גיט אומזיסט, זאָגט ער, האָט איהם די נאטור געגעבען א וויימען בליק און א שטארקע פאנד איהם די נאטור געגעבען א וויימען בליק און א שטארקע

נע בלומען, וואָס דער "נארישער" איינוואָהנער פלעגט צוטרע־ טען מיט די פיס, ער האָט געעפענט דעם בויך פון דער ערד און ארויסגענומען איהרע קינדער, זיי זאָלען זיך שפּיעלען פאר די איינוואנדערער פון דער נייער וועלט.

קויהלען, גאָלד, זילבער און טייערע שטיינער זיינען ארויסגעפישט געוואָרען מיט דער נעץ פון חכמה. דער פערלאָ־רענער, אונבעקאנמער באָדען איז געוואָרען די בעוואוסטע, גע־פירכטעטע אמעריקא, דער שטאָלץ פון די מדינות און דער לייכט־טורם פון ענערגיע און מהעטיגקייט.

דער מאגנעט פון אמעריקא'ם גרויסקייט און ערהאבענ־
קייט האָט צוגעצויגען צו זיך אלע שטרעבענדע און לעבענס־פער
היגע מיטגליעדער פון דער גרויסער מענשליכער משפחה. זיי
זיינען געקומען און געמאכט א "קאָמונע" פון נשמות, א פער־
איין פון מוסקולען, פון געדאנקען — א מוסטער־וועלט פון
אויפטואונגען אָהן א גלייכען.

די "ווייסע ביהנען" האָבען אזוי לאנג געארבייט, געמיהט זיך, גע'רעש'ט, געפלויגען פון בלום צו בלום און געגליהט אין זונען־שיין, ביז עם איז געוואָרען דער גרויסער, בעריהמטער ביהנ־שטאָק, וואָם הייסט — ניו יאָרק.

און שטארקער האָט זיך דאָ גענומען טומלען. די טהעטיג־ קייט איז גרעסער געוואָרען. דער "אייל זיך" האָט אָנגעהויבען הערשען איבער'ן "פּאוואָליע", און דער "ריהר זיך" — איבער "אויך מיין דאגה". די מענשען־ביהנען האָבען אָנגעהויבען מא־ כען האָניג פאר די גאנצע וועלט.

רי ארביים האָט געמוזט געטאָן ווערען מיט מעהר האסט, מים מעהר ענערגיע, מען האָט אָנגעהויבען לויפען און יאָגען

The "wise" immigrant created honey from flowers the "stupid" native used to trample on. He opened the entrails of the earth and extracted its children to play for the immigrants of the New World.

Coal, gold, silver and precious stones were fished out in the net of wisdom. The lost, unknown ground became the famous, redoubtable America, the pride of nations and the beacon of energy and activity.

The magnet of America's greatness and grandeur attracted all the striving and energetic members of the great human family. They came and made a "commune" of souls, a union of muscles, of thoughts -- a model world of unequalled achievements.

The "White Bees" worked so long, toiled, bustled, flitted from flower to flower and glowed in the sunshine, until they created the big, famous beehive called -- New York.

And the bustle grew stronger. The activity accelerated. "Hurry up" drowned out "slow down"; and "move on" -- squashed "who cares." The human bees began making honey for the whole world.

The work had to be done faster, harder, people began running and chasing one another. There was a pushing and shoving till all roads became narrow and they had to create transportation under the

ground. So the underground train was born, the train flying with American "Got no time" in a few minutes from Castle Garden to the Bronx, from one end of the city to the other.

A tunnel was cut through the stone ribs of "old Manhattan" so the pale noisemaker can tremble and hurl itself faster in all directions. ידך ארויף און אראָב אויף אונזיכערע מאשינען זוכען חיונה? אומעטיגע קאסטענס פון דרייסיג עטאזש, אָהן לופט, אָהן פוי־געל, אָהן בלומען; קאסטענס וואו מען שפארט זיך מיט עלענ־בויגענס און מען קען זיך ניט פונאנדערלאָזען אויף א פייער־דיגען פערד וואָס אָטהעמט מיט גבורה און שוועבט מיט דער צופלאָכטענער גריווע איבער די גרינע פעלדער?

ווֹאָלָם דאָס אלמע נאמור־קינד געוואָלם זוכען ברוים אין א סוועט־שאפּ, פרנסה נעבען א שטופ־וועגעלע, עשירות אויף דער בערזע, א נאָמען אין א ציימונג און אונשטערבליכקיים אין אן ענציקלאָפּעדִיע ווֹאָלם ער געוואָלם ריזיקירען זיין לעבען אויף דער הויכ־באהן און קריכען ווי א קראָט דורך ד'רערד צו זוכען דעם חוב, ווֹאָס די נאטור איז איהם שולדיג ?

בעצאָהלט זיך ענדליך דעם ווייסען "האבון" זיין משוגענע לויפעניש אויף טויט און לעבען אויף די הויכע עטאזשען און אין די טיעפע מינעס? בריינגט איהם ניט די שנעלע אייזענר באהן שנעלער צום קבר? לעבט ער ניט אָב גיכער, לעבענדיג אויף דער מאשין, און פערליערט ער ניט די שענקייט פון דער פרייער, אָפענער און ליכטיגער וועלט, זיך טומלענדיג אין דעם דומפּפען רעש פון דעם אומגעלומפּערטען ניו יאָרק?

האָט ער צייט כאָטש איין אויגענכליס זיך צו פערטראכר טען אויף דער בלויער חופה, וואָס שפרייט זיך איבער נאטור און מענש ווי איבער חתן־כלה? סען ער זעהן, ווי דער אלטער גרינער דוב האלט אויסגעשפרייט זיינע שמעקעדיגע הענד ווי א כהן גדול, צו בענשען גאָט און זיין בעשאף?

אָ, וואו נעהמט מען די מכשפה, וואָס זאָל אויפוועקען דעם אָלמען אינדיאנער און אומקעהרען דעם מענש צו דער נאמור?

טאזיע און ער בענוצט זיך מיט זיי צו קריעגען אלץ, וואָס זיין אויג זעהט און זיין כח הדמיון קען דערגרייכען.

דער ווייסער אונרוה וויל אין דער סורצער צייט פון זיין עקזיסטענץ אויפטאָן מעהר זאכען און דערגעהן מעהר סורות פיעל צייט און לעבען קענען איהם דערצו דיענען. דער איינד געוואנדערטער איד שטעהט אין דעם פרט ניט אָב פון זיין יענד קי־שכן. ער איז שנעל אריבערגעוואקסען די "גהעטאָ". זיין איינגעבאָרענער גייסט פון פאָרטשריט ווארפט זיך פאָראויס. "דו לויפסט, לויף איך אויך" און זיין קווארטאל האָט א "סאָב־ וויי", א אונטער דר'ערדיגע אייזענבאהן. איבער זיין גאס שפּאד נען ריעזען־בריקען און אונטער זיינע טריט טרייבט דער בליץ דעם "אידישען" שנעל־צוג. די אידישע גאס איז נאָך קיינמאָל ניט געבליעבען הינטערשטעליג, זי האָט דעריאָגט...

אָבער דאָ קומט ערשט די פראגע: וואָס וואָלט געזאָנט דער אלטער אינדיאנער, ווען ער וואָלט געזעהן דעם עלעקטרי־ שען רוח, וואָס פליהט ווי א "שווארץ יאָהר" מים דעם וויי־ סען חכם ?

וואָלט ער ניט וועלען בעסער ליעגען אונטער'ן שאָטען פון א בוים מיט זיין פיילענבויגען ביי דער זייט און קוקען אויף די שטערען? וואָלט ער ניט וועלען בעסער לעבען רוהיג און שטיל אויף דעם שטיקעל ערד, וואו ער וואָלט זיך געפינען? וואָלט איהם ניט געבלוטיגט זיין גרוים, שטארק, ווילד הארץ צו זעהען ווי מען האָט אויסגעהאקט די גרינע בוימער, צו־שמעטערט די מעכטיגע פעלזען־בערג און אויפגעשטעלט קאס־טענס פון ליים און אייזען? קאסטענס, אין וועלכע מען יאָגט

The new American is busier than his annihilated predecessor. He is bigger because, from the same soil, he can extract more things and artfully whittle miracle after miracle the red hunter never dreamed of.

The Indian did not ask more of the world than what he needed right now. He was good to the soil that gave him life, let him trod it, catch its fish and trap its animals and birds. He was good to nature and to himself. A wild man...He did not cut down the forests, did not undermine the earth that bore him.

But today's American takes whatever he <u>can</u> and <u>cannot</u> get. He swaggers against whatever gets in his way. Not in vain, says he, did nature make him far sighted and imaginative, skills he uses to obtain whatever his eye can see and his imagination can reach.

In the short time of its existence, white unrest wants to achieve more things and discover more secrets than time and life can serve him. In this respect, the immigrant Jew does not lag behind his Yankee neighbor. He outgrew the "ghetto" very fast. His innate spirit of progress leaps forward. "You're running so I'm running too" and the Jewish quarter too has a "subway," an underground train. Giant bridges span his street, and under his feet lightning drives the "Jewish" express train. The Jewish street never lagged behind, it overtook...

But here the question arises: What would the old Indian have said if he saw the electrical ghost flying like a "black plague" with the wise white man?

Wouldn't he have preferred to lie in the shade of a tree, his bow and arrow beside him, looking at the stars? Wouldn't he have preferred to live in peace and quiet on the bit of earth, wherever he happened to be? Wouldn't his big, strong, wild heart bleed to see how the green trees were cut down, the mighty rocky mountains smashed and boxes of clay and iron erected? Boxes, where people run up and down in unsafe machines to make a living? Sad boxes of thirty stories, no air, no birds, no flowers; boxes where you elbow your way and cannot let go, riding a fiery horse that breathes valor and hovering with dishevelled mane over green fields?

Would the old child of nature have liked to earn his bread in a sweatshop, make a living with a push-cart, seek riches in the stockmarket, a name for himself in a newspaper and immortality in an encyclopedia? Would he have liked to risk his life on the elevated train and crawl like a mole through the earth to look for the debt nature owes him?

Does it pay for the white landlord to run crazily for life and death in the high stories and in the deep mines? Doesn't the fast train bring him faster to his grave? Living on a machine, doesn't he live faster, doesn't he lose the beauty of the free, open, shining world in his bustling in the deafening noise of the cumbersome New York?

Does he have time at least for one moment to ruminate on the blue canopy spreading over nature and man as over a bride and groom? Can he see how the old green oak spreads its fragrant hands like a high priest to bless God and His creation?

Oh, where do you get the witch to conjure up the old Indian and return man to nature?

געבליעכען הענגען אין דער לופטען אָהוָ א פעסטען באָדען אונ־ טער זייערע מיערע פיס.

רי, וואָס זיינען ראָ געקומען צו "לויפען" האָבען זיך גער טויגט אָנצוזאמלען עשירות אויף פערשיעדענע אופנים, ווי זיי זיינען דאָס געוואוינט געווען צו מאָן אין זייער היים. פון וואר נען זיי האָבען געמוזט אנטלויפען אום נים מיאוס אריינצופאר נען זיי האָבען געמוזט אנטלויפען אום נים מיאוס אריינצופאר לען... אָבער די, וואָס זיינען דאָ געקומען צו "געהן", האָבען גער מוזט קעמפּפען, ביטער, זעהר ביטער, אום צו עקזיסטירען.

נחנט לעמפפען, ביסעו, זעות ביסער, אום צו עקויסטירען.

גאנץ אנדערש איז מיט די, וואָס קומען יעצט צו פ אָ ה־
ר ען נאָך אמעריקא. די צונויף "געפאָהרענע" קומען שוין דאָ
אויף אלעם פארטיגען. זיי ווייסען ניט און ווילען גאָר ניט ווי־
סען וואָס עס איז פריהער געווען. זיי הויבען גלייך אָן זיך צו
מישען און זאָגען דעות. זיי ווילען ניט אנערקענען מיט דאנק־
בארקייט דאָס, וואָס מען האָט דאָ אויפגעטאָן פון זייערטווערגען און נעהמען זיך גלייך בלאָזען און "בריקענען", פונקט ווי
זיי וואָלטען געהאָלפען עפעס אויפבויען, עפעס שאפען. עס איז
זיכער, אז אין פערלויף פון די קומענדע דורות וועלען די דריי
קאטעגאָריעס עמיגראנטען זיך אזוי פערמישען, אז מען וועט
ניט מעהר וויסען "ווער איז ווער", דערוויילע אָבער זיינען די
"געלאָפענע", "געגאנגענע" און "געפאָהרענע" דריי גאנץ בעזוני

די "אנטלאָפענע" האָבען זיך ארויפגערוקט אין די הויכע מקומות פון דער "וועסט־סייד" און אין די עלעגאנטע ערטער פון די איסט, די "געגאנגענע" שארען זיך אויך ביסלעכווייז אוועק פון "העסטער" מיט איהרע שוועסטער און די "געפאָה־ אוועק בון אלס מעהר און מעהר די זעלבסטהערשער פון רענע" בלייבען אלס מעהר און מעהר די זעלבסטהערשער פון

#### דרני דורות

אָר אַמאָל, אַמאָל פּלענט מען "לויפּען" נאָך אמעריקא; אין אין אַ היבשע צייט שפּעטער איז מען "געגאנד בען "גען נאָך אמעריקא און יעצט קפּאָהרט" מען נאָך אמעריקא.

! דאָס איז א גרווסער אונטערשיער

די, וואָס זיינען מיט יאָהרען צוריק אנטלאָפען נאָך אמער ריקא, זיינען שוין כמעט קיינער ניטאָ מעהר, בלויז זייערע קינד דער און קינדס־קינדער שפּיעלען יעצט א ראָלע אלס רייכע אמעריקאנער יהודים, אלס יחסנים... זיי איז מעהרסטענס גאנץ גוט און זיי קוקען אראָב אויף דער "איסט־סייד" מיט א מיקד ראָסקאָפּ... די, וואָס זיינען נעבאך "געגאנגען" נאָך אמעריקא, יאָ, ג ע ג א נ ג ע ן, ווייל דער שיקזאל און די פערפאָלגונג האָט זיי געטריעבען פון דער היים ניט געבענריג גענוג הוצאות הררך — די מענשען זיינען נאָך כמעט אלע פאראן. זיי זיי־ הררך די מעניגע, וואָס האָבען דאָ אויסגעפלאסטערט א וועג פאר אידישעס וויסען, אידישע זשורנאליסטיק און אידישע קונסט. פון די, וואָס זיינען ג ע ג א נ ג ע ן נאָך אמעריקא, זיינען ניט אלע גליקליף. פיעלע, זעהר פיעלע זיינען געפאלען אויפ'ן שלאכטפעלר פון חיונה און פראָגרעס, און פיעלע זיינען אויפ'ן מעלע זיינען

#### **Three Generations**

Once upon a time, people used to "run" to America; much later -- they "went" to America and now -- they "travel" to America.

This is a mighty big difference!

Those who "ran" to America years ago are almost all gone, but their children and grandchildren are now big shots, rich "Yahudim," aristocrats...Most of them are doing pretty well and look down on the "East Side" with a microscope...Those poor souls who "went" to America, yes went, because their lot and persecutions drove them out of their home without travel expenses -- those people are still almost all with us. It is they who paved the way here for Jewish knowledge, Jewish journalism and Jewish art. Not all of those who went to America are happy. Many, a great many, fell on the battlefields of livelihood and progress. And many remained hanging in the air with no firm ground under their weary feet.

Those who came "running" here were good at amassing wealth in various ways, as they had done in their old homeland, from which they were forced to run so as not to be caught...But those who went here had to struggle bitterly, very bitterly, for their existence.

Very different are those who are now <u>travelling</u> to America. Those who "travel" find everything waiting for them here. They don't know and don't want to know what happened before. They immediately begin interfering and advising. They don't want to be grateful for what has been done here for their sake; they immediately put on airs and "kick" as if they had helped to build or create something. No doubt in the course of the future generations, those three categories of immigrants will blend so completely you won't know "who is who," but meanwhile, those who "ran," "went" or "travelled" are three quite different classes.

Those who "ran" moved up into the high places of the West Side and into the elegant spots of the East; those who "went" also shuffle off little by little from Hester and her sisters; and those who "travelled" more and more remain the rulers of the East Side, the so-called "Ghetto." Those who "travelled" here found readymade newspapers, readymade unions, readymade theaters, readymade lodges, organizations, unions, societies, hospitals, groups and institutions of various kinds. Those recent immigrants immediately begin using them and even more -- criticizing! They don't know how much blood and sweat, how much marrow and effort and lives it cost to create it all in a foreign land under the worst circumstances.

These new immigrants are not at all interested in the history of the "East Side," in the many sacrifices made on the altar of Jewish progress in the new world. They pounce on it all as if it were their own, and they don't even have a good word to say for their predecessors.

Until now, nothing was heard of the East Side; but as soon as it became prominent, as soon as devoted people made the Jews famous, those who "ran" come and ask for a share of recognition. They say all this happened for their sake, that their light influenced us from up high...And some new "greenhorn"

זיים לאנגע יאָהרען פאר דעם פּאָלק, מיר האָבען איהם געד שאפען א אויסגעברייטעטע און א ערשטע קלאסע זשורנאלים־טיק, מיר האָבען פערפאסט ביכער און האָבען דאָס אלעס געד שאפען אין ארמקייט און אין עלענד, קעמפּפענדיג מיט הונגער און פערצווייפלונג און די, וואָס זאמלען די פרוכט פון אונזער בלוטיגע פּראצע קוקען זיך צומאָל ניט אום אויף אונז.

X

 $\aleph$ 

מילא די יחסנים פון "אָפּטאון", די סנאקער פון דער גאָל־
דענער גהעטאָ האָבען שוין ביסלאכווייז אויסגעפונען, אז מיר
ווילען זיי ניט אנערקענען אלס שותפים אין דער מעשה בראשית
פון אונזערע גייסטיגע שעפּפונגען, מיר האָבען זיי געגעבען
צו פערשטעהן, אז מיר זיינען אונזערע אייגענע בעלי בתים,
יעצט בלייבט אונז נאָר צו דערמאָהנען די נייע אראָבגעפאָה־
רענע, אז זיי זאָלען ניט פערגעסען זייערע בראווע פּיאָנערען.
עס קומען יעצט אריבער מאנכע אויפגעכלאָזענע משכילים און
עס קומען יעצט אריבער מאנכע אויפגעכלאָזענע משכילים און
א פוריע געגען די אלטע קעמפּפער פון דעם אידישען פּראָגרעס
אין דעם קווארטאל פון אידען. דיעזע משכילים דארפען ציהען
די הוט פאר די, וואָס האָבען דאָ אויסגעפלאסטערט א וועג פון
זייערט וועגען.

יעדע אידישע כלאט פון רער "איסט סייד" האָט איהר ליידענס־געשיכטע, און יעדער שרייבער, וואָס פערדיענט יעצט אויף ברויט, האָט יאָהרענלאנג געהונגערט. יעדער יוניאָן האָט א רעקאָרד מיט בלוטיגע סצענעס, מיט טרערענפּאָלע און יאָ־ מערענדע געשיכטען און יעדער אידישער שוישפּיעלער, וואָס טראָנט א דימענטענע שפּילקע און א גאָלרענעס זייגער, האָט לאנגע צייטען געשטריטען מיט'ן שיקואל און נעפּאָכטען פאר

דער איסט סייד, פון דער זאָגענאנטער "נהעטאָ". די "צונויפגע־
פאָהרענע" געפינען שוין דאָ פארטיגע צייטונגען; פארטיגע
יוניאָנס; פארטיגע טהעאטערע; פארטיגע לאָדזשען, חברות,
פעראיינען, סאָסייעטיס, האָספּיטעלער, קערפּערשאפטען און
אינסטיטוציעס פון פערשיעדענע כאראקטערע. דיעזע לעצטע
און נייע עמיגראנטען פאנגען דאָס גלייך אָן צו ניצען און נאָכ־
מעהר — צו קריטיקירען! זיי ווייסען ניט וויפיעל בלוט און
שווייס, וויפיעל מארך און מיה און לעבענס עס האָט געקאָסט
דאָס אלעס צו שאפען אין א פרעמדען לאנד אונטער די ערגסטע
אומשטענדען.

אומשטענוען.
דיעזע נייע איינוואנדערער אינטערעסירען זיך גאָר ניט
דיעזע נייע איינוואנדערער אינטערעסירען זיך גאָר ניט
מיט דער געשיכטע פון דער "איסט־סייד", מיט די פיעלע
קרבנות, וואָס זיינען געבראכט געוואָרען אויפ'ן אלטאר פון דעם
אידישען פאָרטשריט אין דער נייער וועלט. זיי כאפען זיך צו
צו דעם ווי צו זייער איינענע און האָבען צומאָל קיין גוט וואָרט
פאר זייערע פאָרנעגנער.

ביז יעצט האָט מען פון דער איסט סייד גאָר ניט געהערט, קוים איז זי אָבער געוואָרען פּראָמינענט, קוים האָבען מענשען מיט מסירות נפש גרוים געמאכט רעם אידישען נאָמען, קומען די "אנטלאָפענע" און בעטען א חלק אנערקענונג. זיי זאָגען אז דאָס אלעס איז געשעהען אין זייער זכות, אז זייער ליכט האָט עס אויף אונז משפיע געווען פון אויבען אראָב... און מאנר כע נייע "גרינהאָרנה" בני בלי שם, וועמען עס האָט נאָך גאָר דער בויך ניט וועה געטאן אויף אמעריקא, האָבען נאָר די חוצפה צו קומען אונז לערנען און אויפקלערען און שימפפען מיט די שענדליכסטע ווערטער. מיר האָבען זיך מקריב געווען

nobodies, who didn't even bellyache about America, have the chutzpah to come teach us and enlighten us and curse us with the most disgraceful words. For many years, we sacrificed ourselves for the people, we created for them a widespread and first-class journalism, we wrote books and created everything in poverty and misery, fighting starvation and despair and those who reap the fruit of our bloody labor don't even look back at us.

X

Never mind. The "uptown" aristocrats, the bigwigs of the golden ghetto gradually discovered we don't want to recognize them as partners in the genesis of our spiritual creations; we showed them we are our own bosses; now all we have to do is to remind the new travellers not to forget their brave pioneers. Now from overseas now come many bloated intellectuals and just plain Jews with preten-

sions and puff themselves up and kick up a fuss against the old fighters for Jewish progress in the Jewish quarter. Those intellectuals better take off their hat to those who paved the way here for their sake.

Every Yiddish newspaper of the "East Side" has its tale of suffering and every writer who now makes a living starved for years. Every union has a record of bloody scenes, of tearful and lamentable chronicles, and every Jewish actor who wears a diamond stickpin and a gold watch fought with fate for many a long year and fenced for a living. Every true Jewish poetry in the Diaspora language composed in the damp tenements of the Jewish quarter bears the stamp of sacrifice and every textbook written here to teach the greenhorns the language of the land is a tombstone on a piece of lost life.

Those who achieved all those fine things on the East Side are slowly but surely retreating, grown weary. Soon, their activities will be taken over by other, younger hands. Soon the first quarter century of effort and drudgery, of incessent struggle -- will be dead. You, new Americans, you who

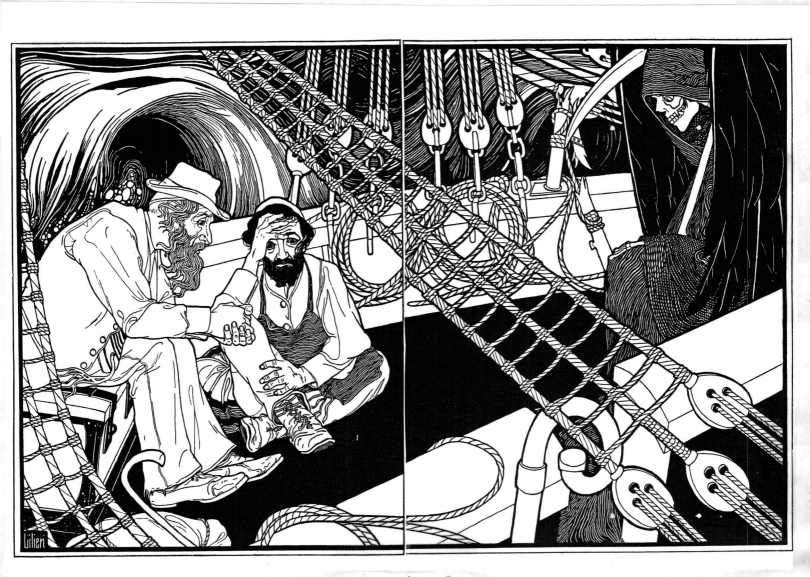
"travelled" here, do not forget your brave predecessors! Don't forget what we did for you! Don't be so proud! Respect the good things you find here. What we pass on to you, even if it is not entirely perfect, is still pretty respectable, but what you will go on doing we don't know yet.

Respect for the martyrs of the "East Side!" Bow your head to an immortal quarter century!

א לעבען. יעדע ו ו א ה ר ע אירישע פּאָעוי אין דעם גלות־לשון, וואָס איז געריכטעט געוואָרען אין די רומפּפע טענעמענט לשון, וואָס איז געריכטעט געוואָרען אין די רומפּפע טענעמענט געביידען פון אירישען קווארטאל, טראָנט אויף זיך דעם שטעס־פּעל פון אויפּאָפּפערונג און יעדעס לעהר־בוך, וואָס ראָ איז פערפאסט געוואָרען, צו לערנען דעם גרינעם די שפּראך פון דער מדינה, איז א מצבה נאָךּ א שטיק פערלאָרענעם לעבען.

די אויפטוער פון אָט די אלע גוטע זאכען אין דער "איסטר סייד" ציהען זיך לאנגזאם אָבער זיכער צוריק, זיי זיינען מיער נעוואָרען. נאָך א קורצע צייט און זייער טהעטיגקייט וועט אי־בערגענומען ווערען פון אנדערע, פון אינגערע הענד. באלר שטארכט דער ערשטער פיערטעל יאָהר־הונדערט פון מיהע און מאטערניס, פון אונאונטערבראָכענע קעמפּפע. איהר, נייע אמער ריקאנער, איהר "אָנגעפאָהרענע", פערגעסט ניט אייערע מו־ריקאנער, איהר "אָנגעפאָהרענע", פערגעסט ניט אייערע מו־מיגע פאָרגענגער! פערגעסט ניט וואָס מיר האָבען געטאָן פאר אייך! בלאָזט זיך ניט! קוקט אויף דאָס גוטע, וואס איהר גערפינט דאָ מיט רעספּעקט. וואָס מיר גיבען אייך איבער, עס מענ אפילו זיין ניט אין גאנצען ניט פאַלשטענדיג, דאָך לאָזט זיך עס זעה איס זער זערן אַבער וואָס איהר וועט ווייטער טאָן דאָס קען מען ניט וויסען.

רעספעקט פאר די מארטירער פון דער "איסט־סייר"! בויגט דעם קאָפּ פאר א אוגשטערבליכען פערטעל יאָהרהונד דערט! דערט !



#### The Ghetto in the Catskills

Jewish Gardens with sidelocks. -- "Farmers" convert the mountains to Judaism. -- A pale allrightnik goes to seek appetite. -- "Sheeny Mountains" and Khaim-Moyshe Lake. -- Diaspora and the stomachs.

Quite a few years ago, when Jewish beards still grew on Bayard Street and trees still grew on East Broadway; when on Mott Street they still blew the Shofar and Yiddish wasn't understood on Grand Street; when they were peddling Jewish ritual fringes on Forsythe Street and Cherry Street was still Little Ireland; when they could still drag a tin peddler into a minyan on Christy Street and they still recited a Jewish blessing on First Avenue over an Apreyter: "blessed be He who changes his creatures"; when our Jewish magnates were still cracking...nuts...in Europe and Yiddish "holiday papers" were not yet used for other purposes -- in a word, a long time ago -- no one dreamed Jews would spread up beyond Central Park or that the Catskill Mountains would be a continuation of Hester Street...

Now, if you want to describe the New York Jewish quarter, you must keep in mind Sullivan County, Green County and Holster County, because only a trained eye can recognize the differnce between Centerville, Parksville and Brownsville...

The Jew took vengeance on the <u>Goyim</u> for not accepting Jewish lodgers, he bought their farms and converted them. The gardens grew sidelocks and the trees were circumcised...And the fields will produce more fruit because Jews don't lack fertilizer...The New York Jewish summer lodgers make the greatest effort to fertilize all the surroundings...

A few years from now, you won't be able to know which hills are higher, the dunghills or the Catskills and I fear they will have to make a new geographical map of New York state.

האָט מען ניט גע'חלום'ט, אז אירען זאָלען זיף שפּרייטען ביז איבער סענטראל פארק און די קעטסְקיל בערג זאָלען ווערען א פאָרטזעצונג צו העסטער סטריט...

יעצט ווען איהר ווילט בעשרייבען דעם ניו יאָרקער אידי־שען קווארטאל, מוזט איהר האָבען אין זינען סאָלליוואן קאונטי, גרין קאונטי און האָלסטער קארנטי, דען עם דארף נעהמען א געאיבטעס אויג צו דערקענען דעם אונטערשיעד פון סענטער־וויל, פארקסוויל און בראָנזוויל...

דער איד האָט גענומען נקמה פון די גוים דערפאר, וואָס זיי פלעגען ניט וועלען האלטען קיין אידישע לאָזשערם, ער האָט אָבגעקויפט זייערע פארמס און האָט זיי מגייר געווען. די גערט־נער איז אויסגעוואקסען פאות און די בוימער האָט מען מל גע־ווען... און אויף די פעלדער וועט טאקע יעצט זיין מעהר גערע־טעניס אויף, ווייל קיין מיסט פעהלט ניט ביי אידען... די ניו יאָרקער אידישע זומער־לאָזשערס גיבען זיף די גרעסטע מיהע צו פערמיסטיגען אלע געגענדען ארום...

מים עטליכע יאָהר שפּעטער וועט מען ווירקליך ניט וויסען וועלכע בערג עס זיינען גרעסער, די בערג מיסט אָדער די קעטס־ קיל בערג און איך האָב שטארק מורא, אז מען וועט מוזען מא־ כען א נייע געאָגראפישע קארטע פון דעם שטאאט ניו יאָרק.

בנוגע צו רעגען וועט מען זיך אויך ניט דארפען זאָרגען. וועט עס רעגענען איז רעכט, ווען ניט וועלען אידען מאכען זייער איינענע "אירריגיישאָן" אָנצוטרינקען די פעלדער, דאָס הייסט זיי מאכען דאָס ש ו י ן... זיי בעניסען די ערד מיט געגעליוואפער, מיט מיס אחרונים און מיט מי רנליפ... מען

# די גהעמאָ אין די קעמסקילס

אידישע גערמנער מים פאות'ן. — "פארמערס" זיינען מגייר די בערג. — א דארער אלל־ריימניק געהם זוכען אפעמים. — – "שיני מאונמיינם" און חיים־משה לייק. — דער גלות און דיא מאגענם.

יט א רעכט ביסעל יאָהרען צוריק, ווען אין באיארד סטריט פלעגען וואקסען אירישע בערד און אין איסט בראָדוויי פלעגען נאָד וואקסען בוימער; ווען אין מאָטט סטריט פלעגט מען נאָד וואקסען בוימער; ווען אין מאָטט סטריט פלעגט מען ניט פערשטעהן קיין זשארגאָן; ווען אין פאָרסייטה סטריט האָט מען שוין גענומען פעדלען מיט ציצית און אין טשעררי סטריט איז נאָד געווען קליין אירלאנד; ווען אין קריסטי סטריט פלענט מען נאָד מצרף זיין א בלעד־פעדלער צום מנין און אין דער "ערשטער עוועניו" פלענט מען נאָד מאכען א ברכה איבער אן אפרייטער ברוך משנה הבריות; ווען אונזערע אידישע גרוי־מע נבירים האָבען נאָד געקנאקט... ניסלאד... אין אייראפא און אידישע "ווס־טוב בלעטער" פלענט מען נאָד ניט געברויכען און אידישע "ווס־טוב בלעטער" פלענט מען נאָד ניט געברויכען און אידישר "מים איין וואַרט, נאָר אמאָל, אמאָל,

٠ ک

As for rain, you won't need to worry about that either. If it rains, fine; if not Jews will make their own "irrigation" to wet the fields, i.e., they make it <u>already</u>...They sprinkle the soil with fingernail

water, fingerbowl water and made water...They pour it out the windows of the Jewish "farms," of the Jewish lodging houses and hotels.

Basically there is a big difference between New York and the Catskills. In New York, for example, the buildings stand in the city and here they stand outside...You can <u>see</u> that they stand outside, it is indicated by the empty space around. But the Kosher Jewish hotels, and especially the summer lodgers, want to deny the fact, they make an effort to endow the mountains with the same form as Essex Street and we must admit that they succeed...

Yes, with time the Catskills will belong entirely to our fellow Israelites, just like Woodbine...The Christian farms are gradually bought by Jewish tailers and Heder teachers. Christians who have private summer places in the neighborhood of Liberty or other spots close to Jewish lodging houses yield their expensive buildings for a pittance and flee. They flee from the Jewish neighbors, from the asthmatic, choking, and consumptive summer guests and from the proud, vulgar and gaudy upstarts; and it won't be long before you won't see a Goy here for all the tea in China. The antisemites have already begun offending the Catskills and angrily dubbing them "Sheeny Mountains." A Jewish farmer swore to me that he heard it himself...But it's even nicer when the Jews give the old places Jewish names. Take the famous summer place, Kaimishaw Lake, they call it "Khaim Moyshe Lake" after the Moyshes and the Khaims who come there...

Only now do I understand why the Jews are an eternal people. They are really much stronger than nature because, in nature, there is a big difference between New York and the Catskills: the earth here is much higher, the air fresher, the climate healthier but the Jews are all the same, on Rivington Street as in Mountaindale, in a cellar as on the mountains, time and place make no difference...

£ 88

למשל רופען זיי דעם בעקאנטען זומער פּלאץ קאימישאָ לייק החיים משה לייק" לויט די "משה'ם" און די "חיים'ם" וואָם קור מען דאָרט...

ערשט יעצט פערשטעה איך אָבער פארוואָס אידען זיינען אן אייביג פאָלק. זיי זיינען באמת טאקע א סך שטארקער ווי אייביג פאָלק. זיי זיינען באמת טאקע א סך שטארקער ווי די נאטור, דען אין דער נאטור איז א גרויסער אונטערשייד צוויד שען ניו יאָרק און די קעטסקילס: דאָ איז די ערד פיעל העכער, די לופט פרישער, דאָס קלימאט — געזונדער, אידען אָבער זייד נען אלץ די אייגענע אין ריווינגטאָן סט. ווי אין מאונטיינ־דייל, אין קעלער ווי אויף די בערג, צייט און אָרט איז זיי ניט משנה...

גיסט דאָס דורך די פענסטער פון די אירישע "פארמס" פון די אידישע לאָזשינג־הייזער און אידישע האָטעלען.

עם איז אין גרונד גענומען א גרויסע נפקא מינה צווישען ניו יאָרק און די קעטסקילס. אין ניו יאָרק, למשל, שטעהען די הייזער אין שמאָרט און דאָ שטעהען זיי אין דרויסען... מען ז ע ה ט, אז זיי שטעהען אין דרויסען, דאָס ליידיגע פּלאץ ארום ווייזט דאָס אייד. דאָד ווילען די כשר'ע אידישע האָטעלען, איד בערהויפּט די זומער־לאָזשערס, אָבלייקענען דעם פאקט, זיי שטריינגען זיך אָן צו געבען די בערג די זעלבע צורה ווי עסעקס סטריט און מען מוז מודה זיין, אז דאָס געלינגט זיי...

יאָ, די קעטסקילס וועלען מיט דער צייט בעלאנגען אין נאנצען צו אחינו בני ישראל, פונקט ווי וואודביין... די קריסט־ ליכע פארמם ווערען ביסלאכווייז אָבגעקויפט פון אידישע שניי־ דער און מלמדים. קריסטען, וואָס האָבען פּריוואט זומער־פּלע־ צער אין די נאכבארשאפט פון ליבערטי אָדער אנדערע מקומות, נאָהענט פון אירישע לאָזשינג־הייזער, זיינען מקריב זייערע טייערע געביידען פאר א קלייניגקיים און אנטלויפען פון דאָרטען. זיי לויפען פון זייערע אידישע שכנים, פון די יאדושליווע, דו־ כאָוויצנע און שווינדזוכטיגע דאטשניקעס און פון די שטאָלצע, גראָבע יונגענדיגע און אויגען־אויפרייםענדע אויפגעקומענע, און עם וועט ניט לאנג דויערען וועט מען דאָ ניט אָנזעהן קיין גוי אויף א רפואה. די אנטיסעמיטען האָבען ש ו יין אָנגעהויבען צו בעליידינען די קעטסקילם און רופען זיי פאר כעם די "שיני מאונטיינס". א אידישער פארמער האָם פאר מיר געד שוואָרען, אז ער האָט דאָס אליין נעהערט... שען איז אָבער ווי די אורען אליין גיבען די אלטע פלעצער איהישע נעמען. אם

When you travel from New York by train to the mountain districts, you cannot but be amazed by the huge number of Jewish passengers; men, women and children, young and old; <u>yarmulke</u> Jews, shaved Jews, puffed up and puffed out Jews...Females of all kinds: with wigs, headbands, hats with ostrich feathers, and with kerchiefs tied under their chin.

Everybody leaves New York.

It is a mass exodus. Jews are fed up with the narrow, stifling streets; they haven't always lived like that, once upon a time they worked the soil. The holy summertime wakes them up from Exile. The bird calls, the green flowerbeds wink, a feeling from the golden ancient times wakes up and draws them far far into the free world, the lost orphan returns to mother nature...

Oh, how beautiful it is to fantasize!

But in truth they travel to the mountains to eat...

#### POEM [336]

And they rehearse eating right away on the train. Suddenly, "as God is with us," bagels, rye bread and bananas crawl out of pockets.

The dress rehearsal is on. Eggs with mustard appear, fried giblets, cheese cakes with sour pick-les...peanuts with corned beef and calvary sponge cake with smoked flounder.

They are arming themselves for the farms, they will take vengeance on them...

פרייען, דער פערוואָגעלטער יתום קערט זיך אום וויעדער צו דער מוטער נאטור...

אַדְ, ווי שען עס פאנטאזירט זיך ! אין אמת'ן אָבער פאָהרט מען אויף די בערג עסען...

> די לופם איז שמארק פערשמיקם אין שמאדם, מען קען נים לייכם פערדייהען, נו, מילא, איז פאראן א גאָם, מען פאָהרם אין קאונמרי קאַיען.

> > זאל גרינען בארג, זאל גרינען מחאל,
> >
> > דעם זומערם אינמערעסען
> > דאם חאָם אונז אלץ געפריים אַמאָל,
> > יעצם פאָחרען מיר נאָר עסען.

דער בוים שמעקט אן, די גראָז איז פריש, די זונן שיינט חעל און חעלער, דאָך אונז ליעגט נאָר אין זינען "מיש" און בערג מים פוללע טעלער.

און פּראָכע אויפ'ן עסען פאנגט מען שוין אן צו מאכען באלד אויף די אייזענבאהנען. פּלוצלינג, "ווי נאָט מיט אונז" פאנגען אָן קריכען בייגעל פון די קעשענעס, קאָרענע קוכען מיט באנאנעס.

די גענעראל פראָבע ווערט געמאכט. עס ערשיינען אייער מיט זענעפט, געבראָמענע פּופּסעס, סעזלעך מיט זויערע אוגער־ קעם... "פּינאטם" מיט "סאָרנד ביעף" און קאלוואריער "ספּאָנדוש קייפ" מיט גערויָכערטע פּלאָנדרעס.

ווען מען פאָהרט פון ניו יאָרס מיט די אייזענבאהן, וואָס פיהרט נאָך די בערגיגע גענענדען, מוז מען נתפּעל ווערען פון די ריעזיגע צאָהל אידישע פּאסאזשירען; מענער, פרויען און סינדער, יונגע און אלטע; יארמולקע אידען, געגאָלטע אידען, אָנגעבלאָזענע אידען און אָבגעבלאָזענע אידען און אָבגעבלאָזענע אידען ווייבער פון כל המינים: אין שייטלעך, אין האָרבענדער, אין היט מיט שטראוס־פעדערען און מיט אונטערגעבונדענע קאָפּ־טיכלעך.

אלע פערלאָזען ניו יאָרק.

עם איז א מאסען אויסוואנדערונג. אידען איז מיאוס געד ווּאָרען די ענגע, פערשטיקטע נאסען, זיי האָבען ניט אייביג אזוי געלעבט, זיי זיינען אמאָל ערד ארבייטער, אקער בויער געווען. די הייליגע זומער־צייט וועקט זיי אויף פון גלות. דער פויגעל רופט, די גרינע בייטען ווינקען, א נעפיהל פון דעם גאָלרענעם "פארצייטען" וואכט אויף און ציהט העם ווייט, וויים אין "פארצייטען" וואכט אויף און ציהט העם ווייט, וויים אין

When I travelled to the Catskills, next to me sat a Jew, skinny and long as a Hasidic sidelock, but he was a parvenu, he wore a panama hat and a gold watch. He looked at the mountains with a pair of hungry, eager eyes and sloppily chewed a hardboiled egg. His pointed goatee shook and white grains of salt fell from it... He travels to get fat in the mountains and, meanwhile, he learns how to eat...

- -- There you must have appetite -- the Jew addressed me, pointing at the mountains.
- -- Yes, the mountains are sublime, their splendor is indescribable.
- -- But you do get hungry as you come there? -- my neighbor again begged pitifully.
- -- The mountains stretch almost unbroken through New York, New Jersey, Pennsylvania and Virgina. In New York State they are called the Catskills, in New Jersey, they are called Blue Ridge and in Pennsylvania they are called the Alleghanies...
- -- And everywhere, do summer lodgers go to catch up? the Jew asked picking his beard for pieces of yolk and pensively throwing it on my jacket.
- -- These are not yet the highest mountains, the Rocky Mountains of Colorado are much higher.

  America has mountains that rise to fourteen thousand feet above sea level.
- -- There people must really be stuffing themselves! -- my skinny travel companion said happily.
- -- And the Adirondacks can't be ignored either. In those mountains there are still wild animals; President Roosevelt goes there to shoot bears...

מאונמיינם" פון קאָלאָראדאָ זיינען פיעל העכער. אמעריקא האָט בערג וואָס הויבען זיך אויף פיערצעהן טויזענד פוס איבער די אויבערפלעכע פון ים.

דאָרטען מוזען דאָס מענשען אריינעסען אין זיך — דאָרטען מיין דארער באהנ־קאמעראר דערפרייט.

און די אדיראָנדייקס זיינען אויך ניט אוועקצומאכען ביט די הענד. אין יענע בערג געפינען זיך נאָך פערשיעדענע מיט די הענד. אין יענע בערג געפינען זיך נאָך פערשיעדענע ווילדע חיות, דער פּרעזידענט רוזוועלט פאָהרט דאָרט שיסען בערטז...

דאָס אידעל איז אנשוויגען געוואָרען. מיינע ערקלערונגען דאָס אידעל איז אנשוויגען ניט שטארק אינטערעסירט. דער קאָנ־ "! "ליבערטי!" "ליבערטי!"

ווען איך האָב זיך א כאפּ געטאָן האָב איך געזעהן, אז דער עולם איז אונטער דער צייט ניט געועסען ליידיג. מען האָט געד מאכט פּראָבע מיט אלע קליפּערלאך. אויף די ביינק פון די וואר גאָנען און אויף די דילען האָט אויסגעזעהן ווי נאָך א שלאכט. ביינער און ביינדלאך, שטיקלאך פלייש, אייער־שאָלעכץ, בא־נער און ביינדלאך, שטיקלאך פלייש, אייער־שאָלעכץ, ציבעלער אאַלעכץ, אַרענדוש־שאָלעכץ, פּינאטס־שאָלעכץ, ציבעלער שאָלעכץ, שטיקער אידישע צייטונגען געל פערפּיאטשקעט א הלשות... "וונידא ביסקימס" און פערשיעדענע פּאפּירענע אויס־נעליידינטע קעסטלאך... אין מיטען — א פערבלאָנדושעטע ווינ־דעלע, וואָס א קינד האָט פערלאָרען... א יארמולקע פּלאָנטערט זיך אונטער די פיס.

איך בין אריין אין ליבערטע א פערוואונדערטער, וועלכע מאנענס דער נלית ראס עם אויסנעארביים בין אידען !! ראָס פערמעסט מען זיך שוין אויף די פארמס, מען וועט זיך אָברעכענען מיט זיי...

איך געדיינק ווען איך בין געפאָהרען נאָך די קעמסקילס איז געזעסען נעבען מיר א דאר, לאנג אידעל ווי א הסידישע פאה, ער איז אָבער געווען אן אויפגעקומענער, ער האָט גער טראָגען א פּאנאמא הוט מיט א גאָלדענעם זייגער. ער האָט געקוקט מיט א פּאָר הונגעריגע, זשעדנע אויגען אויף די בערג און האָט געקייט נאכלעסיג א הארטע איי. זיין שפּיציג בערדיל האָט זיך געשאָקעלט און עס זיינען פון איהר געפאלען ווייטע קערנער זאלץ... ער פּאָהרט דאָס פעט ווערען אין די בערג און לערנט זיך דערווייל עסען...

דאָרט מוז מען האָבען אפּעטיט — האָט זיך דאָס אי־ — דאָרט צו מיר ווייזענדיג אויף די בערג. דעל געווענדעט צו מיר ווייזענדיג אויף די בערג.

יא, די בערג זיינען ערהאבען, זייער פּראכט איז ניט — צו בעשרייבען.

אָבער עס הונגערט, או מען קומט דאָרט ? — האָט זיך — מיין שכן וויערער געבעטען מיט רחמנות.

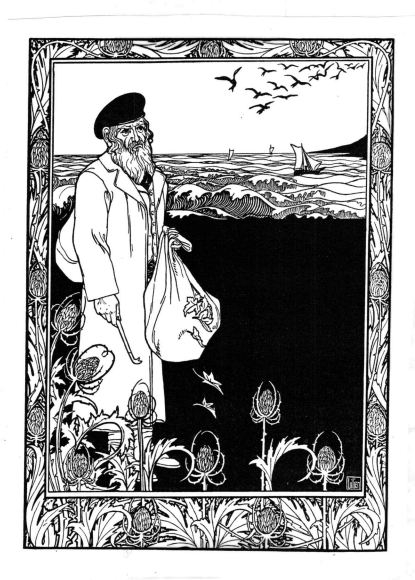
די בערג ציהען זיך מיט קארגע אונטערברעכונגען דורך ניו יאָרק, ניו דזשוירסי, פענסילווייניא און ווירדזשיניא. אין ניו יאָרק סטייט הייסען זיי די קעטסקילס, אין ניו דזשוירסי רופט מען זיי די "בלו רידזש" אין פענסילווייניא הייסען זיי די "אללענייני מאונטיינס"...

און אומעטום פאָהרען זומער לאַזשערם זיך אָבכאפּען ? און אומעטום פאָהרען זומער לאַזשערם זיך אָבכאפּען האָט דאָם אידעל געפּרעגט קאלופּענדיג פון באָרד שטיקלעך נעלכיל און ווארפענדיג פערטראכטערהיים ביי מיר אויפ'ן ראָק.
דאָס זיינען נאָך ניט די העכסטע בערג, די "ראַקקי

The Jew fell silent. My explanations, apparently, didn't interest him very much. The conductor meanwhile shouted: "Liberty!"

When I came to, I saw the crowd didn't waste time. They rehearsed down to the last prop. The benches of the cars and the floors looked like the aftermath of a battle. Big and little bones, pieces of meat, eggshells, banana peels, orange peels, peanut shells, onion peel, pieces of Yiddish newspapers smeared yellow, something awful...Uneida Biscuits and empty paper boxes...In the middle -- a forlorn diaper lost by a baby...A <u>yarmulke</u> gets under your feet.

I walked into Liberty amazed: what stomachs the Diaspora has developed among the Jews!



#### DOVID EDELSHTAT (1866-1892)

[also: David Edelstadt]

Born in Kaluga, Russia proper, outside the Jewish Pale of Settlement. His father, a veteran "Nicolai soldier" (i.e., served in the Russian army for 25 years and thoroughly Russified), worked as a policeman and in a sawmill. There were very few Jews in Kaluga and the language at home was Russian. Edelshtat studied Russian literature with a private tutor, began writing Russian poetry at the age of 9 and published poems in the local newspaper at 13. In 1880, he moved to Kiev, where he had several brothers and half-brothers. He was influenced by the Russian revolutionary movement. He witnessed the pogrom in Kiev in 1881 and, with an older brother, joined the Am Olam ["Eternal People" as well as "World People"] movement, propagating immigration to America and the establishment of communes there. Since there was no money for such settlements, he came to his two brothers in Cincinatti, Ohio, and worked as a button-hole maker. He studied English and was influenced by the American anarchist movement. The "Haymarket Affair" in Chicago in 1886 and the hanging of four anarchists in 1887 shattered his calm. He published several radical poems in Russian, moved to New York, and wrote his first Yiddish poem, "Tsu der Varhayt" ("To Truth"), for the first issue of the Yiddish anarchist newspaper, Die Wahrheit ["Truth"], February 15, 1889. Published poems and articles in New York and London radical newspapers (also under the pseudonym "Paskarel"). In 1890, at the age of 24, became editor of the anarchist weekly newspaper, Fraye Arbeter Shtime [F.A.Sh., "Free Workers' Voice"]. His poems on topical issues appeared on the first page of the paper, along with articles and caricatures. In 1891, suffering from consumption, Edelshtat went to Denver, Colorado, but the support of workers and family was barely enough for sheer survival. He died and was buried in the "Workmen Circle" cemetery in Denver.

Edelshtat was a legendary figure, beloved by workers; his poems became popular songs, sung in sweatshops and on picket-lines. His poetry and biography embodied a suffering revolutionary romanticism which had wide appeal. He was admired by several generations of Yiddish poets and dozens of poems and several books were written in his memory. His collected works were published in London in 1910 and, in an academic edition, in Moscow in 1935.

#### The Jewish Proletarian

(Sung to the melody of the Russian revolutionary song, "Vy zhertvoyu pali")

#### צום ייִדישן פּראָלעטאַריער

("...ווי זשערמוואָי פּאַלי...") וגעזונגען מימן מאָמיוו פון דעם רוסישן רעוואָלוציאָנערן ליד

ברידער, מיר טראָגן אַ דרנַיפּאַכע קייט — אַלֹם יידן, אַלֹם שקלאַפּן, אַלֹם דענקער; מיר ווערן געיאָגט און געמאַטערט צום מויט פון אַנטיסעמיטן און הענקער. עם דריקט אונדז אין רוסלאַנד דער ווילדער קאַצאַפּ,

און דאָ, אין דער פרייער מדינה, פאַרקערקערט מען אונדז אין דעם פינצמערן שאַפּ, וואו מיר בלוטיקן ביי דער מאַשינע. Brothers, we carry a threefold chain -As Jews, as thinkers, as slaves;
We are persecuted, tormented to death
By antisemites and knaves!

In Russia oppressed by the wild *Katzap*And here, in the free land,
Bleeding, in a dungeon, a dark shop,
At the machine we stand!

8

די בלימעלעך יונגע, וואָם פאַנגען ערשם אָן צו לאָזן די איידעלע קווייםן, ווערן צעטראָטן פון געלטזעק און מראָן, פאַרמאַטערט אין שקלאַפן־קייטן!

מען מאַכט אונדז פאַר בעטלער, מען מאַכט אונדז פאַר קנעכט, מען ווערגט אונדז, מען בויגט אונדז אין דרייען; מען זאָגט אונדז: אַלעס דאַרף זיין פאַר אייך רעכט, און רויבט מען אייך — מאָרט איר ניט שרייען. דאָך, ברידער, עם לעבט נאָך דער הייליקער גייסט, וואָס מאַכט פאַר אַ העלד אויך דעם שלאַפן; וואָס וואַרפט אום די קערקערס, \*) די קייטן צערייסט, און באַפרייט די פאַרמאַטערטע שקלאַפן!

> ער וועם אונדז העלפן, פון דרייפאַכן פלוך ; די אַרבעמער מאַסע דערלייזן נאָר דאַן וועט די מענטשהייט איר טאָג־בוך אָן פרערן, אָן שאַנד קענען לעזן. ברידער, מיר מוזן די ליידנדע ערד ! פון קיימן, פון מרערן באַפרייען שולמער-אַן-שולמער, מים פּאַנצער און שווערד, !פאַרווערמס אין די קעמפנדע רייען וואָם שווערער דער קריג, אַלץ זיםער דער זיג, ; אַלץ פּראַכמפולער זיינען די פּירות און ווער עם פאלם אין פרייהייםם־קריג, ! דער לעבם אין די קומענדע דורות וואָם מויג אונדז דאָם לעבן אַן פרייהייט, אַן רעכט, ? אונמערן ביימש פון מיראַנען ביז וואַנען וועלן מיר בלייבן נאַך קנעכמ, ! ? היימלאַזע שקלאַפּן ביז וואַנען

ברידער, שווערם: די פארכלומיקמע ערד, דאָס פּאָלק פּוֹן מיראַנען באַפּרייען! שולמער-אָן-שולמער, מים פּאַנצער און שווערד, פּאָרווערמס אין די קעמפנדע רייען!

\*, קערקערם — חפֿיסות, מורמעס.

Delicate flowers, starting to bloom,
Are harnessed in binding reins,
Trampled by moneybags and thrones,
Chafing in slave chains!

They make us beggars, they make us slaves,
They choke us, they wring us out;
They say: This is what is right for you,
If you're robbed -- forbidden to shout!

But, brothers, the holy spirit still lives,

Even the weak will be brave!

It tumbles the dungeons, breaks the chains

And frees the weary slave!

It will help us free the working masses
From the threefold chain;
Only then, man will read his diary
With no shame, no pain!

Brothers, we must free the suffering earth,

For us, we need no thanks!

Shoulder to shoulder, with armor and sword,

Forward in the battle ranks!

The harder the war, the sweeter the triumph,
Splendid the jubilations!
And he who falls in the fight for freedom,
Lives in future generations!

Who needs a life without freedom or right,
Under the tyrant's whip!
How long will we be homeless slaves,
How long in their deadly grip?!

Brothers, swear to the bloody earth,

To free the folk from its foes!

Shoulder to shoulder, with armor and sword,

Forward in the battle rows!

December 12, 1890

#### To the Working Women

Dedicated to the "Women Workers' Organization"

#### צו די ארבעטער פרויען

("אַרגאַניזאַציע") דער אַרבעטער פרויען אָרגאַניזאַציע")

ארבעטער פרויען, ליידנדע פרויען! פרויען, וואָם שמאַכטן אין הויז און פאבריק, וואָם שטייט איר פון ווייטן? וואָם העלפט איר ניט בויען דעם טעמפּל פון פרייהייט, פון מענטשלעכן גליק?

> העלפם אונדז צו מראָגן דעם באַנער דעם רוימן פאָרווערמס, דורך שמורעם, דורך פינצמערע נעכמ! העלפם אונדז דעם אמת און ליכמ צו פאַרבריימן צווישן אומוויסנדע, עלנמע קנעכמ.

העלפט אונדז די וועלט פון איר שמוץ צו דערהויבן, אַפּפּערט, ווי מיר, מיט אַלץ וואָס אייך איז ליב:

מירן קעמפן צוזאַמען, ווי מעכמיקע לייבן פאַר פרייהיים, פאַר גלייכהיים, פאַר אונדזער פּרינציפּ!

> נים איין מאָל האָבן שוין נאָבעלע פרויען געמאַכם צימערן הענקער און מראָן: זיי האָבן געצייגם, אַז מען קען זיי פאַרמרויען אין בימערסמן שמורעם די הייליקע פאַן.

דערמאָנמ זיך אָן אייערע רוסישע שוועסמער, דערמאָרדעמ פאַר פרייהיים פון צאַר, דעם וואַמפּיר, פאַרמאַמערט ביז מויט אין די שמיינערנע נעסמער, באַגראָכן אין שניי פון דעם וויסמן סיביר.

געדענקם איר די נעמען, די הייליקע נעמען: פּעראָווסקאַיאַ, העלפמאַן, גינזבורג \*) און נאַך — טויזנטער, וואָס פּלעגן זיך שעמען צו טראָגן געהאָרכזאַס דעס שקלאַפּניאָך!

זיי זיינען אין שמורעם אזוי העלדיש געשמאנען, געטראָגן אין פינצטערניש האָפנונג און ליכמ! ראַכע (נקמה) גענומען פון ווילדע מיראַנען, שמאָלין געקוקמ דעם מוימ אין געזיכמ!

געדענקם איר זיי? דאן זאל זייער לעבן באגייםמערן אייך! איר זאלם מים דערפאלג לערנען און דענקען, קעמפן און שמרעבן צו פרייהיים און גליק פאר דעם ארבעמער־פאלק!

\*) האָפּיאַ (לּוואָווגאַ) פּעראָווסקאַיאַ (1854—1854), האָט געשטאַמט פון הויכן \* רוסישן אַדל. ווערט יונג טעטיק אין דער פּאָלקיסטישער באַוועגונג און געהערט צום אויספּיר-קאָטיטעט פון דער "נאַראָדנאַיאַ וואָליאַ". פֿירט דורך דעם אַטענטאַט אויפּן צאַר אַלעקסאַנדער דעם 2טן. (1 מערץ, 1881). שטאַרבט אויף דער תּליה.

העלפֿמאַן, סאָניע, יודישע ניומאָרין פֿון מאזיר, מינסקער גובערניע, וויים-רוסלאַנד. אַנמלוופט פון מאַמע-מאַמע קיין קנְעוו. העלפט צוגריימן אַמענמאַט אויף אַלעקסאַנדער דעם צמן. דאַרף גיין צו דער תליה, נאָר שמאַרבט אין מורמע, 1882.

ברור. פאָפּיע, איז באַגאַנגען זעלבספמאָרד אין דער שליסעלבורגער פּעסטונג,

.1891

Working women, suffering women,

Languish at home or in shop's abyss,

Why stand at a distance? Why don't you help build

The temple of freedom, of human bliss?

Help us bear the red banner high,

Forward through storm, through the dark night!

Help us spread, among ignorant slaves,

The message of truth and light!

Help us raise the world from its filth,

Sacrifice all that to us is dear,

Like lions, fight together for freedom,

Equality, principles, have no fear!

Not once have noble women put fear

In a throne, a hangman, a moneybag,

They showed that in the bitter storm

You can trust them to bear the holy flag.

Always remember your Russian sisters,

Murdered for freedom by the vampire tsar,

Tortured to death in cells of stone,

Buried in snow of Siberia far.

Remember the names, the holy names:

Perovskaya, Helfman, Ginzburg and more,
Thousands ashamed to carry on
Obediently the yoke as before.

Women heroes, they stood in the storm,

In darkness they bore hope and light!

They took vengeance on wild tyrants,

Looked in death's face, proud and upright.

Remember them? If you do, let their lives

Inspire you! With success shall you pass,

Learn and think, fight and strive

For freedom and bliss for the working class!

דער "מיינער". (קאָהלענגרעבער).

ווען איהר ווארמט זיך, ברידער, ביי דעם פרעהליכען פייער, פערטהיידיגט פון רעגען אונד ווינד, צו דענקט איהר א מאל, וויא שרעקליך מהייער עם קאסט יעדער קאהל אונז א צינד ?

> צו דענקם איהר א מאל, אז מיר צאהלען צו גומ? איהר זעהם דיעזע נליהענדע אשעם?— זיי זיינען נעפארפם מים מענשליכען פלום פון מויזענדער יונגע נפשות!

דער פייער פלאקערם פרעהליך אונד שעהן, דאך ציממערם אין מיר יעדער אבר, איך וויים, יעדער קאהל איז א מצבה־שמיין פון אן ערמארדעמען "מיינערם" קבר.

דאך ניין, דאס זיינען קיינע מוידמע שמיינער, דאס ברענמ א בלומינער בארג פון ארביימער ביינער. ארעמע ביינער— דיא קאהלענגרוב וואר זייער זארג!

פרידער, קענם איהר דאם שרעקליכען לעבען פרידער, קענם איהר דאם שרעקליכען לעבען פון א פערשקלאפמען ,מיינער״? זאגמ, צו עס קאן אין דער וועלמ נאך געבען א פינסמערער שיקזאל וויא זיינער?!

6.

ער ארביים פון קינדהיים אין דער ערד בענראבען, פארץ קארגען שמיקעלע בּרוים, און דאם קאנן ער אויך נישמ איממער האבען, אונד ליידם נאך הונגער אונד נוימה!

7.

מים זיין איינענעם קינד איז ער וועניג בעקאנט, פארמאג נאף פערלאזם ער זיין שמוב. אונד איילם צו דער ארביים, צו דער שקלאפען שאנד, אין דער קאלמער, פינסמערער גרוב!

ער ארביים אונד ארביים אין זיין דונקלען געצעלם, פיר דיא רייכע אייזענבאהנען, פיר אללע דענקער אונד קינסמלער דער וועלם, פיר אללע זאממע מיראנען! Warming yourselves at the jolly fire,

Sheltered from wind and from rain,

Do you think, brothers, how terribly dear

Each piece of coal is to gain?

Do you ever think that the price is too high?

You see these embers before your eyes? -They are dyed with the human blood

Of thousands of young guys!

The fire blazes cheery and bright,

But my limbs shiver in gloom.

For every coal is a gravestone black

On a murdered miner's tomb.

But no, those are no dead stones,

This fire's a bloody shrine,

A black mountain of workers' bones -
A coffin of coal was their mine!

Brothers, do you know the terrible life

Of a miner, flesh and bone?

Tell me, can there be in the world

Such a dark lot as his own?

From childhood he slaves, buried in the earth,

For the paltry piece of bread,

And even this not every day -
He suffers from hunger and dread!

His very own child he hardly knows:

He leaves his home at dawn

And runs to work, to slavery's shame,

In the cold dark pit, a pawn!

He works and works in his dark cave

For the railroad pirates,

For all the thinkers and artists of the world,

For all the sated tyrants!

٥.

ער ארביים זיין לעבען אין שרעק אונד געפאהר.
לעבעדיגערהיים זיין פערשאמען...
אונד וואס איז זיין לאהן? ער ווערם דערפאר
גערויבם! מים דיא פיס געמראמען!!

10

קאהלען־באראנען, רויבער־באנדע! איהר שעכם אונד בּלייבּם נערעכם... אויב איהר זיים מענשען, איז א שאנדע בעלאנגען צום מענשען־געשלעכם! בעלאנגען צום מענשען־געשלעכם!

11.

דאן שמעהען דיא ווילדע מהיערע פיעל העכער אין הומאנימעמ וויא איהר. א מהיער איז ניעמאלס א פערברעכער געגען זיין ברודער־מהיער.

12

איין לייב וועם דעם צווייםען לייב נישם פוידמען, אונד מענשען—קרוין דער נאפור— מענשען פרעססען איינער דעם צווייםען. ביז עם בלייבם פון זיי קיין שפור!

ווען איהר ווארמט זיך בּרידער. בּיי א פרעהליכען פייער. פערמהיידיגט פון רעגען אוגד ווינד.

> דענקם פון דעם "מיינער"! דענקם, וויא מהייער עם קאסם יעדער קאהל אונז אצינד!

> > 14

דענקם פון דעם "מיינער", פון זיין פרוי אונד קינד, פערשקלאפם ביי דיא גאלדענע געממער, זעהמ, וויא זיי ווערען ערמארדעמ וויא הינד, אונד האבעו היין פריינד אונד קיין רעממער!

15.

אונד, ווען איהר האם נור א בּיסעלע מומה, וואכם אויף, גרייפם צו דיא וואפפען, אונד מים אייער הערץ אונד בּלום פערמהיידיגם דיא ליידענדע שקלאפען! He works his life in danger and fear,

Buried in a pit dark and damp...

And what is his wage? For that he is robbed!

Over his body they tramp!!

Coal barons, you robber gang!

You slaughter and turn your face...

If you are human, it is a shame

To belong to the human race!

For the wild beasts are much higher,

Are more human at least,

A beast is never a criminal

Against his own brother beast.

One lion will not kill another,

And men -- the crown of nature -
Men devour one another

And leave no trace of the creature!

Warming yourselves at the jolly fire,

Sheltered from wind and from rain,

Think of the miner! Think how dear

Each piece of coal is to gain!

Think of the miner, of his wife and child,

Enslaved by the golden gods,

See how they are murdered like dogs

With no friend, no savior, no odds!

And if you have just a morsel of courage,

Wake up, take the weapon, be brave!

With your throbbing heart and with all your blood

Defend the suffering slave!

February 14, 1890

--

The Child-Murderer

An original image from life

On a cold, dark, winter night,
In the office of Dr. Gran,
Pale and languid, entered
An impoverished young man.

The doctor asked him why he came.

For a moment he was mute and scared.

And in tears, sad and quiet,

To the doctor his wounds he bared:

"I am poor, doctor, terribly poor!

I have a wife and two children. The cost:

We live together in a dark grave,

Where the walls are covered with frost...

"For four months now, I've been on strike
And I cannot make a cent;
Every day I go out of my mind -And the landlord wants his rent.

"Yet, doctor, I did not come to you
For charity for me and my wife.
Though I am poor and you are rich,
I've never begged in my life!

"I come to ask for something else...
Oh, my heart bleeds inside me!
Doctor! I ask you to save us
From a new calamity!

"Till now, with two children, we've suffered
Terrible hunger and strife,
And soon my wife will bring forth a third
Miserable slave into life!

"Bring forth -- for eternal suffering and pain,
For the bloody pursuit of bread!

I came...I must prevent this misfortune,
Oh, doctor, help me!" he said.

#### דער קינדער-מערדער \*)

(אַ בילד פון לעבן)

אין אַ קאַלמער, פּינצמערער ווינמער-נאַכמ, איז אין הויז צום דאָקמאָר גראן אַריינגעקומען בלאַס און פּאַרשמאַכמ אַן אָרעמער יונגערמאַן.

דער דאָקטאָר האָט אים געפרעגט, וואָס ער וויל? — ער האָט געשוויגן אַ פּאָר סעקונדן, און האָט מיט טרערן, טרויעריק, שטיל, און האָט (אַנטפּלעקט) פּאַר אים זיינע וואונדן.

״איך בין אין אַ סמרייק שוין אַ מאָנאַם פּיר, און קען קיין סענם נים פּאַרדינען; דער לענדלאָרד קומם יעדן מאָג צו מיר — כ׳גיי שיער נים אַראָפּ פון זינען.

"דאָך, דאָקמאָר, איך בין נים געקומען צו אייך, איר זאָלט אַ נדבה מיר געבן. כאָטש איך בין אָרעם און איר זיים רייך, — דאָך האָב איך קיינמאָל געבעטלט אין לעבן.

"אָ, ניין! איך קום עמוואָס אַנדערש כעמן, אָ! ווי עס בלומעט מיין הערץ! דאָקטאָר, איך וויל איר זאָלט אונדז רעמן פון אַ נייעם אומגליק און שמערץ.

ביז איצם האָבן מיר מים צוויי קינדער געליטן שרעקלעכן הונגער און קעלם; און גיך וועם מיין פרוי ברענגען אַ דריטן אומגליקלעכן שקלאַף אויף דער וועלם.

"ברענגען אויף אייביקע שמערצן און ליידן, אויף דעם בלומיקן יאגד נאָך ברוים! איך וויל . . . איך מוז דעם אומגליק פאַרמיידן, אָ, דאָקמאָר, העלפם מיר אין נוים! "א שקלאפ'ם א קינד, חוץ קיימן און שמערץ, וואָם וועט אים די וועלט געבן? עם וועט פאַרשעלטן זיין פאַטערם הערץ, וואָם האָט אים געגעבן דאָם לעבן?

עם דערווארמעמ אים די בעטלער־שאַנדע, דעם הונגערס אייזערנע רומ, וואָס מרייבמ פאַרקויפן צו דער רויבער-באַנדע אונדזער פרייהיים, אונדזער בלומ.

> "אָ, דאָקמאָר! עס איז נאָך ציים אַצינד דעם פונק פון לעבן דערשמיקן. צו וואָס זאָל נאָך אַן אומשולדיקעס קינד די פינצמערע וועלם אָנבליקן?"

פאַרמראַכמ האָם זיך דער יונגער דאָקמאָר גראַן אַרומגעשפּאַנמ אין זיין חדר; ער האָם באַמראַכמ דעם אָרעמען מאַן אין זיינע צעריסענע קליידער.

> זיינע שוואַרצע הענמ, זיין בלאַסן שמערן, זיין אַראָפּגעלאָזמן קאָפּ; און ווי עס קייקלען זיך גרויסע מרערן פון די מרויעריקע אויגן אַראָפּ.

יונגערמאַן, איך האָב מיטלייד מיט אייך, איר ווילט באַגיין אַ גרויסן פאַרברעכן; איך וואָלט געקענט אַרעסטירן אייך גלייך, נאָר איר זייט יונג, און איך רעכן,

"אַז איר װעם מער דערפון נים דענקען; גיים צו די װאָס זיינען רייך, זיי װעלן אייך אַ פּאָר דאָלער שענקען און האָכן מימלייד מים אייך״.

אויף דעם בלאסן געזיכם פון אַרעסען מאַן האָם געשפּילם אַן איראָנישער שמייכל; דערשמוינם איז געוואָרן דאָקמאָר גראַן: "דער מאַן האָם פאַרלאָרן זיין שכל!" "A slave child, what will the world Give him aside from a chain? He will curse his father's heart, That gave him a life of pain!

"What awaits him is the beggar's shame,
The curse of famine's flood,
That drives us to sell to the robber gang
Our freedom and our blood!

"Oh, doctor! It is not yet too late

To choke life's approaching spark.

Why should another innocent babe

Come into this world so dark?"

Pensive, young Doctor Gran

Paced up and down his room,

He looked at the impoverished man

In his torn clothes, in his doom,

His black hands, pale brow,
His bowed, dejected head,
And the big tears rolling down
From his eyes, gloomy and red.

"Young man, I sympathize with you!
You want to commit a crime,
I could have you arrested at once,
But you're still in your prime --

"I hope you won't think of it again!
Go to those who have got,
They will give you a few dollars
And have pity on your lot!"

On the pale face of the poor man

Played a smile, ironic and blind;

Doctor Gran was flabbergasted:

"The man has gone out of his mind!"

"גיין צו די רייכע, צו די רויבער פון ליכם! צופיל גיפם איז שוין אין מיין בעכער; נים מיך — די רייכע שלעפּם צום געריכם! זיי זיינען די וואַרע פאַרברעכער.

> "פון אונדזער כלום זיינען זיי רייך! און ווען נים די דיקע, רייכע לאָרדן, וואָלם נים געכעםן אַ פּאָטער כיי אייך זיין אייגן קינד דערמאָרדן!

גיי צו די רייכע!" איר זיים נים קיין שלעכמער, איך דאַנק אייך, דאָקמאָר גראַן!" און מים אַ בייסנדן געלעכמער איז אַוועק דער יונגער מאַן.

> ווידער אַ קאַלמע ווינמער-נאַכמ ; ביי אַ פייער אויף אַ דיוואַן, זיצמ איבער אַ בוך פאַרמראַכמ דער יונגער דאָקמאַר גראַן.

פּלוצלונג הערם ער א געשריי: "עפנם די מיר, דאָקמאָר גראַן!״ און בלאַס ווי דער מוים, באדעקם מים שניי, לויפּם אַריין דער אָרעמער מאַן.

> "דאָקמאָר! פאַרלירם נים קיין מינום, מיין פרוי, זי שמאַרבם אַוועק!״ דער דאָקמאָר נעמם זיין ראָק און הום, און זיי גייען שנעל אַוועק.

אין אַ קליינעם צימער, ביי אַ שיין פון אַ ליכמ האָם דער דאָקמאָר גום באַמראַכמ: אַ יונגע פרוי מים אַ דאַרן געזיכם, שוואַרץ ווי די פינצמערע נאַכמ.

> לעכן איר זיינען געלעגן צוויי קינדער און האָבן געצימערט פון קעלמ. אָ, ווי גליקלעך איז דער בלינדער אין דער פאַראומגליקמער וועלמ!

"'Go to the rich!' To the robbers of light!

I have poison enough in my cup!

Not me -- the rich must be dragged into court,

The criminals are higher up!

"They've grown rich sucking our blood!

If not for the lords, fat and wild,

A father would not be begging you

To murder his own child!

"'Go to the rich!' You're not a bad guy,

I thank you, Doctor Gran!"

And with a caustic laughter,

Exit the young man.

Again a cold winter night:

At a fireplace, on a divan,

Sitting pensive with a book,

The young Doctor Gran.

Suddenly he hears a cry:
"Open the door, Doctor Gran!"
And pale as death, covered with snow,
In runs the poor man.

"Doctor! Not a minute to lose,

My wife is breathing her last!"

The doctor fetches his coat and hat,

And both of them run out fast.

In a tiny room, by the light of a candle,
The doctor regarded the sight:
A young woman with a sunken face,
Black as the darkness of night.

Next to her lay two children

Shivering with cold and curled...

Oh, how happy are the blind

In this unhappy world!

! וואָס האָם איר דאָ מים דער פרוי געמאַכם האָם געשריען דאָקמאָר גראּן. איך האָב צו איר נעכמן אַ דאָקמאָר געבראַכמ, — האַם געענמפערט דער אָרעמער מאַן.

. ער האָם מיר געזאָגם, אַז ער וועם דאָם קינד. "... דאָך, דאָקטאָר, וואָס איז איצט מיט איר - דאָך, דאָקטאָר, וואָס זי און דאָם קינד זיינען טויט אַצינד, — און דער שרעקלעכער מערדער זיים איר!

!אָ, דאָקמאָר, רעמעמ ! רעמעמ זיי — צו שפעמ! עס איז צלעס פארפאלן. און דער עלנמער איז מימ א ווילד געשריי מוים צו דער ערד געפאלן.

"What did you do to the woman!" Screamed at him Doctor Gran. "Yesterday I brought a doctor to her," Answered the poor young man.

"He promised me to take care of the child... Yet, doctor, what happens to her?" "She and the child are both dead. And you're the terrible murderer!"

"Oh, doctor, save! Save them both!" "Too late! They are no more!" And with a wild scream, the wretched man Fell dead upon the floor.

May 23, 1890

#### **August Spies**

#### אויגוסט שפיז

רואיק און שמאַלץ, ווי דער גרויסער סאָק ראַם, ; איז ער אויף דעם גאַלגאַן געשמאַנען זיין יעדעם וואַרם איז געווען אַ מאַם, ! א טויטשלאַג פאַר ווילדע מיראַנען זעלטן האָט זיך העלדישער, העכער, ! דערהויבן אַ מענטשלעכער גייםט בלאַם זיינען געוואַרן די הענקער־פּאַרברעכער, יר - אומדערשראָקן און דרייסט!

פון שרעקלעכן גאַלגאַן (תליה), ווי פון אַ טריבונע,

שמאַרקער פון דעם, וואָם איר ווילט איצט דערוואַרגן,

? הענקער, וואָם האָם איר דערפון ? האָם איר פאַרניכטעם דעם גייסטיקן ריז ? האָם איר פאַרלאָשן די זון

ווי אַ באַגייםמערמער פּראָפעמ, האָם ער מים דעם פייער פון דער שמאָלצער קאָמונע צו זיינע מערדער גערעדם: "נֶם וועם קומען אַ ציים, ווען פון אונדזערע זאַרגן,\*), וועם זין דערהויבן אַ מעכמיק קול, מעכמיקער, שלאָגנדער מויזנמער מאָל!" דאָם זיינען די לעצטע ווערטער פון שפּיז . . .

Calm and proud, like the great Socrates, He stood on the gallows, inspired, His every word was a holy deed, A death blow for every tyrant!

Seldom has a human spirit Risen so heroically high! The hangmen are pale, the criminals wan, He is brave, facing the sky!

From the terrible gallows as from a stage, A prophet inspired and proud, With the fire of the Paris commune He spoke to the murderous crowd:

"A time will come when, from our graves, A mighty voice will arise, Stronger than the one you want to choke, A thousand thunders in the skies!"

זאַרג (זאַרג -- אָרון, טרונע). ד. ע האָט דאָס דייטשישע וואָרט זאַרג \*

ש, ניין! מאַרמירער לעכן! — און דער זינגער פילמ איצמ זיין פריי געמימ: ער באַרירמ איצמ זיין האַרפע מימ הייליקע פינגער, ער זינגמ מיר דאָס הייליקע ליד!

און איך זע: די זון ברעכם דורך די מומאנען, די פינצמערניש זינקם צום גרונם, דער שקלאף וואכם אויף! צימערם, מיראנען! עם שלאגם אייער לעצמע שמונד!

עם קומט דער פרייער, דער ליכטיקער מאָרגן, ווען עם וועט זיך דערהויבן אַ מעכטיק קול — שטאַרקער פון דעם, וואָם איר האָט איצט דערוואָרגן, מעכטיקער, שלאָגנדער טויזנטער מאַל!.. These were the last words of Spies.

Hangmen, you killed the one!

Did you destroy the spiritual giant?

Did you extinguish the sun?

Oh, no! The martyrs live -- and the singer
Takes his free spirit along:
He touches his lyre with holy fingers,
He sings me his holy song!

And I see: the sun breaks through the fog,
Darkness descends to the ground -The slave wakes up! Tremble, you tyrants,
Your last hour will sound!

The free shining morning is here,

A mighty voice will arise,

Stronger than the one that you just choked,

A thousand thunders in the skies!...

F.A.Sh., October 10, 1890

לואים לינג — איינער פון די פֿאַר'משפּט'ע שיקאַגאָר אַנאַרכיסטן פון יאָר (\* 1886—1885). ער איז דעם 10טן נאָוועמבער 1887 (אַ מאָג איידער די אַנדערע 4 פֿאַר־משפּטע אַנאַרכיסטן זיינען געגאַנגען צו דער תליה) געטויט געוואָרן, דורך מאָרד, אָדער - ווי מען דענקט — דורך זעלבסטמאָרד, אין זיין טורמע-צעל דורך אַ דינאַמיט-אויפרייס אין אייגענעס צעל.

#### לואים לינג\*)

ער שטיים פאַר מיר אין אַ שטראָם פון ליכט אויף דער וועלטם פאַרבלוטיקטער בינע; עם רוט אויף זיין וואונדערשיין געזיכט דער פרייהייטם הייליקע שכינה.

יונג און קרעפטיק, אין שווצרצע לאַקן, מים אַ שארפן אָדלער־בליק; ווי ברום ום שמאַלץ און אומדערשראַקן\*) איז ער געווען אין פרייהייםם-קריג.

ווי מעכמיק האָם געדונערם זיין שמימע, געבראַנדמאַרקם דעם פאַלשן געריכם! וואָם פאַר אַ וואַרהיימן בימערע, שלימע, — געשליידערם דעם פיינם אין געזיכם! —

### Louis Lingg

He stands before me in a flood of light
On the world's bloodied stage;
Freedom's divine halo rests
On his beautiful face of a sage.

Young and strong, with black locks,
With an eagle's sharp gaze;
As proud and daring as Brutus,
He was in freedom's blaze!

A lion in battle -- his hero's breast

Was endowed with the heart of flowers

That knew how to love with a holy love

Whatever's sublime, never cowers.



מיראַנען! איך האס אייך מים אייער געזעץ, מים די פּינצמערע סמאמוען, וואָס פאַנגען דאָס אָרעמע פּאַלק אין נעץ און צווינגען אים ליידן און בלומן!

"איך זאָג אייך אָפּן: איך גלויב אין קראַפּט, אין קראַפּט פון די אַרבעטער־רייען! געוואַלד האָט אוגדזער וועלט פארשקלאפט און געוואַלד וועט זי באפרייען!

> "איר לאַכם — איר דענקם: "וואַרם, ברודער, וואַרם, מיר וועלן דיין שמימע דערשמיקן, צעשמערן", — מערדער! דערשמיקם מיך! אַ צוויימער וועם באַלד אויף מיין הייליקן פּאָסמן זיך שמעלן!

צי אים האָבן דערמאָרדעט די אונטערדריקער, אָדער ער אַליין מיט זיין פרייער האַנט האָט צעשמעטערט זיין שטאָלצן קאָפּ אויף שטיקער — דאָס איז אונדז אומבאַקאַנט. —

נאָר לינג איז נים מוים . . . אויף די קאַמף־באַריקאַדן שוועכט נאָך זיין גייסט, און איר הערט, ווי ער שרייט צו אונדז: "פאָרווערטס, קאַמעראַדן! פאַרווערטס מיט פּאַנצער און שווערד! How mightily his voice thundered,
Branding the court so base!
What bitter, ugly truths
He hurled in the enemy's face!

"Tyrants! I hate you and your law,
With the dark statutes you breed,
That ensnare the poor folk in a net
And force them to suffer and bleed.

"I tell you frankly, I believe in force
Of the workers who want to be!
Power has enslaved our world
And power will make it free!

"To your bloody, murdering cannons
We shall respond with dynamite!
We shall destroy the chains and the thrones
With our gigantic might!

"You laugh: 'Just wait, brother,
We shall choke your impertinent voice.'
Murderers! Choke me! Another will soon
Take up my place and rejoice

"And will continue the holy cause
With more fire and iron will!
Tyrants, he will take vengeance on you
For the innocent blood that you spill!

"I condemn your murderous attempt
To stifle the free thinking men!
I hate you, I send you a triple curse!
Hang me for that, you hangmen!"

Whether he was murdered by the oppressors

Or that his own free hand

Smashed his proud head to pieces -
It is not known in the land. --

<sup>\*)</sup> ברומוס — העלד און קעמפער פון אַמאָליקן אַלמן רוים. ווערט געשול-דערט ווי אַ מאַן מיט פעסטן ווילן און שטאַרקן האַרץ. האָט געקעמפּט קעגן טיראַנען.

"אונדזער רויטע פאָן מוז ווערן נאָך רויטער אין דעם לעצמן פרייהיימם-קריג! די קברים פון קעמפער זיינען הייליקע לייטער, וואָס פירן צו פרייהיים און גליק!" אזוי זאָגט אונדז לינג, זיין שטימע דונערט און וועקט אונדז צו אונדזער פליכט! און די זון פון צו ואנציק סטן יאַרהונדערט שיינט אויף זיין שמאַלצן געזיכט. But Lingg is not dead...On the barricades

His spirit still hovers; you hear

How he calls to us: "Forward, comrades!

With armor and sword, re-appear!

"Our red banner must grow even redder
In the last freedom's strife!
The graves of fighters are holy ladders,
To freedom and happy life!"

So says to us Lingg, his voice thunders
And wakes us to duty and grace,
And the sun of the twentieth century,
Shines on his proud face...

F.A.Sh., October 24, 1890

#### My Dream

I had a dream of white flowers,

White as the falling snow;

How they got into my room,

I truly do not know.

With silk petals, they quietly touched

My hot brow, it appears,

And inside my sickly chest

I felt their pearl-tears.

I felt how from every flower

Pours into my heart

A wonderful sweet fragrance

With its healing art.

Into my window peered so white

The beautiful pale moon,

I asked her: Who brought the heavenly gift

To my bed so soon?

#### מיין טרוים

איך האָב געמרוימט פון ווייסע בלומען, וויים, ווי געפאלענער שניי; זיי זיינען אין מיין צימער געקומען, איך וויים נים, ווי אַזוי.

זיי האָבן מים זיידענע קווייםן באַרירם שמיל מיין הייםן שמערן; איך האָב אויף מיין קראַנקער ברוסט געשפּירם זייערע פּערל-מרערן.

> איך האָב געפילט, ווי פון יעדער בלום גיסט זיך אַריין אין מיין האַרצן

ש וואונדערבאַר־זיסער פּאַרפיום – וואָס היילט מיינע אַלע שמערצן.

אין פענצמער צו מיר האָם אריינגעבליקם די שיינע, בלאַסע לבנה. איך פרעג זי: ווער האָם מיך באגליקם מים דער גן-עדן מתנה?

39

זי קוקם מיך אָן מים די זילבערגע שמראַלן און פּליסמערם שמיל צו מיר: "די בלומען זיינען אַראָפּגעפאַלן פון אַ הייליקן בוזעם צו מיר!"

די פרייהיימס-געמין איז געפלויגן שמיל דורך דער שקלאפן-וועלמ, עס האָבן באַמערקמ אירע הימלישע אויגן דעם אָרעמען דיכמערס געצעלמ.

בלאַם, אַליין, פון דער וועלם פאַרגעסן, וויים פון איר שמוץ און שוים, איז ער מים זיין פעדער אין האַנם געזעסן פאַרטיפט אין אַ פרייהייםם־מרוים.

מים מרערן האָם די געמין געכליקם אויף איר כלאַסן זינגער, און האָם פון איר בוזעם די כלומען געפליקם מים צימערנדע פינגער:

ער מרוימם פון מיר, ער בענקם נאָך מיר, 
גיים צו אים, שניי־ווייסע בלומען!
 זאָגם, אַז איך שמיי ביי דער מענמשהייםם מיר,
 וויל גיך צו דער מענמשהיים קומען!

"מרייסמ זיין האַרץ, היילמ זיינע וואונדן מים אייערע פּערל-מרערן״. און די געמין איז פאַרשוואונדן צווישן די גאָלדענע שמערן.

איך האָב זיך אויפגעכאַפּט. די לבנה שיינט, ווי זילבערנער שוים,

שָּבער, וואו איז די בלומען־מתנה ? ס'איז געווען נאָר אַ מרוים, נאָר אַ מרוים ! . . דער זיסער מרוים איז אוועקגעשוואומען ; דאָך וויים איך נים, ווארום איך קען נים פאַרגעסן די שניי־ווייסע בלומען און זוך זיי אייביק אַרום. She looked at me with her silver rays

And whispered in the blue:

"The flowers, they fell down my dear,

From a holy bosom to you.

"The freedom goddess quietly flew,

Over the slave-world bent,

Her heavenly eyes have spied

The poor poet's tent.

"Pale, alone, forgotten by the world,

Far from its filthy stream,

He sat there with a plume in his hand,

Steeped in a freedom dream.

"Tearfully the goddess gazed

At her pale singer

And tore the flowers from her bosom

With a trembling finger:

"He dreams of me, he yearns for me,

Go to him, snow white flowers!

Tell him I'm standing at humanity's gate,

And will enter in a few hours!

"Console his heart, heal his wounds
With your pearl-tears."
And among golden stars
The goddess disappears.

I woke up with a start. The moon shines

Amid a silver stream.

But where is the flower gift?

It was just a dream, just a dream!...

The sweet dream floated off;

But I don't know why or where:
I cannot forget the snow-white flowers

And seek them everywhere.

#### YOYSEF BOVSHOVER

#### 1873-1915

Born in Lubavitsh, Byelorussia. Received a religious education, but left at an early age for Riga where he learned German and knew Heine's poetry by heart. In 1891 came to America, invited by his brothers who immmigrated previously. Worked as a furrier in a sweatshop. Joined the anarchist movement and began writing poetry. At first, Bovshover was influenced by Edelshtat and other Yiddish proletarian poets, but around 1894 he developed his own style, influenced by English poetry, especially by Walt Whitman. Lived in New Haven, Connecticut, learned English, and published poetry in English in the anarchist *Liberty* under the pseudonym of Basil Dahl (e.g., "To The Toilers," March 7, 1896, with the editor's enthusiastic endorsement). His English poems were subsequently translated into Yiddish in the Soviet Union. Also wrote prose and essays, published critical biographies (including verse translations) of Heinrich Heine, Ralph Waldo Emerson, Walt Whitman, and Edwin Markham in Yiddish. His translation of Shakespeare's "Merchant of Venice" was performed by Jacob Adler in the Yiddish theater. Poverty and mental illness led to his incarceration in a mental hospital in Poughkipsee, NY, where he spent the last fifteen years of his life, to the dismay of Yiddish literary critics. After his death, Bovshover was included among the four founders of Yiddish proletarian poetry.



י. באָוושאָווער

## רעוואָלוציאָן

איך קום ווי אַ שמאָלצער קאָמעם, ווי די זון, ווען עם הויכם אָן צו מאָגען;

איך קום ווי א בייזער געווימוער פון בליץ און פון ; דונער געטראָגען

איך קום ווי א גלומיגע לאווא פון וואלקען־בעדעקמע וואולקשנען;

איך קום ווי דער שמורעם פון צפון, וואָם וועקם און ערשרעקם אָקעאנען.

איך קום, ווייל עס האָבען מיראַנען פערוואַנדעלמ די ; פעלקער אין מראַהנען

איך קום, ווייל מען פימערמ דעם פריעדען מים פולווער און בליי און קשנאנען;

איך קום, ווייל די וועלם איז צומהיילם און דער בונד פון דער מענשהיים צוריסען;

איך קום, ווייל מען וויל פאר דעם ציים־גייםם דעם ענדלאזען וועלם־רוים פערשליםען.-

איך קום, ווייל איך בין אין דער מדבר פון הערשאפם

געבאַרען געוואַרען; איך קום, ווייל עם האָבען די הערשער געוועקם און ; ערצויגען מיין צאָרן

איך קום, ווייל די מענשליכע ברוסם קען די זריעה פון לעבען נים מוימען;

איך קום, ווייל מען קען נים די פרייהיים אויף אייביג פערשמיעדען אין קיימען.

איך האָב די געקנעכמעמע פעלקער געפיהרמ אין די פריהערע צייטען

און האב זיי געהאלפען די שענדליכע קנעכמשאפמ אויף פרייהיים פערבייםען,

איך בין מים דעם פּאַרטשרים געגאַנגען, די וועלם איהם געהאלפען בענייען.

און געהן וועל איך היינם מים די פעלקער, און וועל זיי אין גאַנצען בעפרייען.

און אייך, איהר געהייליגטע געלד־זעק, געזאלבטע, געקרוינמע באַנדימען.

איך וועל אייך פערניכטען מים אייערע פאלשע געועצע און זימען,

און אייערע הערצער, וואָם שמאַכמען נאָך מענשען־ בלום, וועל איך דערשמעכען,

און אייערע קרוינען און סצעפּמער, די גאַלדענע. !ועל איך צוברעכען!

איך וועל אייער פארביגען פורפור, ווי שמאמעם אין שמיקלעך צופליקען,

צו וועלכע דאָם פּאָלק האָם געיובעלם אין נאַרישער

פרייד און ענמציקען, -פערליערען וועם אייער פערפרארענע וועלם איהר

בלענד־שיין דעם שמאָלצען, אזוי ווי דער שנעע, וועלכער פאלם פון די אייז־בערג,

פון זונ־שיין צושמאלצען!

פערניכטען וועל איך אייער שפּינוועב־מאָראַל און די אוראלמע ליגען.

און אייערע פפאפען. די פינסמערע, וועל איך דערשמיקען ווי פליגען.

און אייערע שדים, און אייערע אייערע אייערע אייערע

געמער,

איך וועל זיי צושמערען, און ריין וועל איך מאכען די ערד און דעם עמהער! –

און מעגם איהר מיך ווערגען, און שיסען און הענגען -! אומזאנסם אייער מיהע

מיך שרעקם נים קיין קערקער, מיך שרעקם קיין שאפאם נים, מיך שרעקם נים קיין תליה!

ארויסוואקסען וועל איך פון דר'ערד און איך וועל זי

מים וואפען בעדעקען. ביז איהר וועם אויף אייביג פערזינקען, ביז אייך וועם דער קבר פערמעקען! -

I come like a proud, flaming comet, like the sun when the day starts to rise; I come like a raging, high storm, with thunder and flash in the skies; I come like a pouring hot lava from volcanoes forever in motion; I come like a storm from the north, that frightens and wakes every ocean.

I come, for the tyrants have turned the nations to thrones full of dread; I come, for they nourish the peace with cannons and powder and lead; I come, for the world is divided, humanity's bond torn apart; I come, for they're closing the cosmos for our generation's heart. --

I come, for in deserts of power I was born and came of age; I come, for the powerful have awakened and nourished my rage; I come, for humanity's breast cannot kill the strong seed of life; I come, for no one can forever forge in chains human freedom's strife. --

I led the enslaved hungry peoples in earlier generations, too, I helped them to shed their slavery, to change it for freedom anew, I walked along with all progress, helped it pave for itself a new way, And I'll walk with the nations again and will free them from bondage today.

And you, holy sacks of gold, anointed bandits, crowned fools, I shall annihilate you with your false laws and customs and rules, And your hearts yearning for blood, I shall pierce with a pointed stake, And your crowns and scepters of gold, in my rage I shall break, I shall break!

And your colorful purple, I shall rend into pieces like tatters, That the people used to admire in their silly enjoyment that shatters, --

Your frozen world will then lose its shining, blinding ways, As the snow falling down from white glaciers will melt in the sun's rays!

And I shall annihilate then your spiderweb morals, old lies, And your priests, the sinister dark ones, I shall stifle to death like flies, And your skies and your ghosts and your gods you set up in our lives everywhere, I shall smash and destroy, and pure will I make all the earth and the air! --

And if you will choke me and hang me and shoot me -- your effort is vain! I do not fear any dungeon, guillotines, gallows, or pain! I shall emerge from the earth, with weapons I'll cover it brave, Until you will sink forever, you will be wiped out by the grave! --

## א געזאַנג צום פאָלק

הויב אויף דיינע אויגען, אַ פּאָלק, וואָס דו כיזמ אזוי עלענד און אָרעם, הויב אויף דיינע אויגען צו מזרח און מערב, צו צפון און דרום און זעה די געזאַמעלמע אוצרות, און זעה פון דיין ארביים די פֿירות, און זעה דעם געבליבענעם רייכמהום פון פריהער געוועזענע דורות.

הויב אויף דיינע אויגען און זעה אויפ'ן ים די געלאַדענע שיפען, די געלאַדענע שיפען, און זעה אין די דונקעלע וועלדער דעם רויך פון די לאַקאמאַפיפען, און זעה, ווי זיי שוועבען און קומען געשווינד פון א געגענד א וויימען און פיהרען אין אַנדערע לענדער פּראַדוקמען און פחורות צו ביימען.

הויב אויף דיינע אויגען און זעה די געמויערטע גרויטע פאַבריקען, וואו ארבייטער זעגען און הובלען, און וועבען, און נעהען, און שטריקען, און שטיעדען און פיילען, און טאַקען און שניצען, און און און פוצען,

און שאַפען די וואַארע, און שאַפען דעם רייכמהום צום מענשליכען נוצען.

און זעה די מאשינען, די כלאנקע, די ריעזיגע אייזערנע שקלאפען, וואס הימען די מענשליכע כחות און העלפען די רייכמהימער שאפען, און זעה, ווי די ווילדע, די מעכמיגע קראפמ דער נאמור איז בעצוואונגען, ווייל מיעף איז דער מענשליכער שכל אין איהרע געהיימנים געדרונגען.

און וויים אויף די בליהענדע, לוספיגע פעלדער הויב אויף דיינע אויגען הויב אויף דיינע אויגען און זעה, ווי עס שמעהען די גאלדענע זאנגען פון שווערקיים געבויגען, און זעה אין די פרעכמיגע גערמנער די בוימער מים פרוכמען בעהאנגען, און פויגעל ערפילען די צווייגען, ערפילען די לופם מים געזאַנגען.

און זעה, ווי די זאפמיגע וויינמרויבען ווערן געמראמען אין קעלמער, דער זויין ווערמ געגאָסען אין פעסער צו ווערען געשמאַקער און עלמער, אום שפּעמער צו זידען אין כעכער, די מענשליכע הערץ צו ערפרעהען, ערוועקענדיג האָפנונג און ליעבע, פעריאָגענדיג שמערצען און וועהען.

און זעה, ווי די גאַנצע נאַמור איז בעריים צו
פערזיסען דיין לעבען,
און פיהל אין דיין ברוסם אַ פערלאַנגען און פיהל אין
דיין הערצען אַ שטרעבען,
און מוטהיג אין ריעזיגע מחנות שטרעק אוים דיינע
הענד, די פערדאַרטע,
בענוג שוין צו זיין די בערויבטע! גענוג שוין
צו זיין די גענאַרטע!
צו זיין די גענאַרטע!

הויב אויף דיינע אויגען, אַ פּאַלק, געה אַרוים פּון די פינסטערע קברים, הויב אויף דיינע אויגען צו מזרח און מערב, צו צפון און דרום און נעהם די גע'ירש'ענטע אוצרות און נעהם פון דיין ארביים די פּירות, און שאַפענדיג לעב און געניסענדיג שאף אין די פרייערע דורות! Lift up your eyes, oh my people, from your misery, rise and go forth,
Lift up your eyes to the east, to the west, to the south, to the north
And see the assembled treasures, the fruit of your labor's creations,
And see the collected riches of all the past generations.

Lift up your eyes and see the loaded ships on the ocean,

See the smoke in the dark forests of a locomotive in motion,

See how they float from afar, a speedy merchant brigade,

And carry to other lands the products and wares for trade.

Lift up your eyes and see the factory walls that grow,
Where workers saw and plane and weave and knit and sew,
And forge and file and carve and chisel and sand and brace,
And create wares and create riches for the human race.

See the machine, the gigantic, blank iron slave,

Guarding human strength, helping wealth to create and save;

See how the wild, mighty force of nature is subdued,

For human reason did its deep secrets intrude.

To the blooming, joyous fields, lift up to the distance your eyes

And see the golden stalks bending heavy under the skies;

See in magnificent gardens the trees hung heavy with fruit,

And birds fill all the branches, fill the air with song and flute.

See how the plump juicy grapes are crushed in the press into wine,

And the wine is poured into barrels, to make it aged and fine,

And later it bubbles in goblets, and warms a human heart,

Waking hope and love, chasing out all pains that smart.

See how all of nature is prepared to sweeten your lives,

And feel in your breast a yearning, feel how your heart strives,

And brave, in tremendous armies, stretch out your shrivelled hands, -
Enough being robbed and fooled! Rise up and shake off your bands!

Lift up your eyes, oh my people, from your graves, rise and go forth,

Lift up your eyes to the east, to the west, to the south, to the north

And take the inherited treasures, take the fruit of your labor's creations,

And live creating, and enjoying create in the free generations! --



## צום פאָלק

345% 在在在在在在在在在在在在在在在在在在在在在在在在在在在在在在在在在在**在的。** 

.1

איך האם דיין דומהיים און דיין בלינדקיים, פאַלק, אין דיין געשפרעך געפין איך קיין פערשמאנד. דיין שארפער ווימץ ערשייגם מיר אבגעשמאקם. דיין פלאכע פרייד איז נים די מייניגע, און דאָך ווי אכם איך און בעוואונדער דיך! דיין שווערע מיה, דיין לעבען אהנע רוה, דיין ריעזען־קראפם, דיין שמילע מהעמיגקיים, די וואונדערווערקע דיינע, ווען איך זעה דאן שמעה איך שמיל און האָב רעספּעקמ פאר דיר. דער פעלז איז מעכמיג אין דער וויסמענים, דער וואלד איז אימה'דיג אין ציים פון שמורם. דער שמראם איז שרעקליך אין זיין ווילדען האסמ, ראך פעלו און וואלד און שמראם פערשווינדען גלייך. ווען דו בעריהרסם זיי מים דיין שמארקער האנד. וואלסמו פעראייניגמ שכל מים דיין קראפם, זוי גרוים, זוי גליקליך וואַלסטו דאַן געווען ?

.2

דו נעהמסמ זיך איבער מימ דעם נאָמען מענש און זאָגסמ, דו ביזמ דער קעניג דער נאַמור — פערשמעהסמו וואָס עס הייסט צו זיין אַ מענש? עם בוימ דער אָדלער זיך אַ נעסמ ווי דו,

די שווצכע פליעג פערמעהרט זיך זצ ווי דו,
די קליינע מילב איז פלייסיג זצ ווי דו —
אין זואָס בעשמעהט דיין הויכע מענשליכקייט ?
ביזטו דאָס קליגסטע וועזען אויף דער ערד ?
פערשמעהסטו זיך, פערשמעהסטו די נאטור ?
האָסטו געפיהל פאר שעהנקיים, קונסט און פראכט ?
געפינסטו לוסט אין פרייהיים, פרייד און לוסט ?
ביזטו גענייגט צו פריעדען, רוה און גליק ?
זאַג, איז דיין פריינדשאַפט גרויס, דיין ליעכע ריין ?

I hate your dumbness and your blindness, people, I find no reason in your daily chatter, All your sharp wit seems tasteless to my ear, Your shallow joy is not my joy at all, And yet I do respect, admire you still! Your heavy toil, your life that knows no rest, Your giant might, your quiet activity, Your wonder-works, whenever those I see --I stand still there and feel respect for you. The rock is mighty in the desert waste. The forest awesome in a time of storm, The torrent terrifying in its haste, But rock and woods and torrent disappear When you approach them with your mighty hand, Had you but joined your reason with your might, How great, how happy then you would have been.

2.

Oh, you are boasting with the name of man,
You call yourself the emperor of nature -But do you understand what it means, "man?"
The eagle builds his lofty nest like you,
The weakling fly, it multiplies like you,
The tiny gnat is diligent like you -What is your high humanity made of?
Are you the wisest creature on the earth?
You understand yourself? You fathom nature?
Have you a sense of beauty, art and splendor?
Have you desire for freedom, joy and lust?
Are you inclined to peace and happiness?
Say, is your friendship great, is your love pure?
If not, what are you then? What are you then? --

.3

דו לעבסם און ווייסם נים וואָם דאָם לעבען איז. דו שמאַרבסם און ווייסם נים וואָס דאָס שמאַרבען איז, דו גלויבסם און ווייסם נים וואס דאס גלויבען איז, דו האפסט און ווייסט נים וואס האם האפען איז. וואָלסמו פערשמאַנען וואָס דאָס לעבען איז, און אויך פערשמשנען וואָס דאָס שמאַרבען איז. וואָלסמו פערשמאַנען וואָס דאָס גלויבען איז און אויך פערשמשנען וואָס דאָס האָפען איז – דאַן וואַלסמו נים געלעבם אין שווערער נוים, און נים געשמארבען אפט נים לעבענדיג, דאַן וואַלסמו נים געגלויכם אין ווינד און שמויב און נים געהשפם אויף דשם, וושם קען נים זיין. דיין בלייך געזיכם וואלם זיין פון קרעפטען רוים. און פריידענ־העל וואָלם זיין דיין דונק׳לע אויג, דיין שווצכע הצנד ווצלם זיין ווי אייזען שמצרק. און הירשען־פּלינק דיין קרעפּמענלאַזער פוס. דיין הערץ וואָלם פיהלען, אָבער זיפצען נים,

> דיין קאָפּ וואָלם דענקען, אָבער זאָרגען נים, ריין מויל וואָלם ריידען, אָבער פּלוכען נים: דיין יעדעם וואָרם וואָלם זיין אַ זיסער קלאַנג. און דו - אַ פריחלינג אויף דער שעהנער ערד.

איחר זיצם געדריקם אין רייכע, גרויסע שמעדם, וואו יעדע הויז איז זוי א פעסטונג הויך. האָם איהר דען מורא דאָם די פרישע לופט. וואָם וועהם צו אייך פון וואַלד. און פעלד. און מהאַל וועם אייך דערשמיקען ווי א בייזער פיינד? איז אייך די ענגקיים און דער מומעל ליעב? איז אייך דער דלות און הער עלענד זים ? איז אייך די וועלם נים ליעב אהן שמויב און שמוץ ? צושמערמ די מורמעס, וואו איהר זיים געדריקם! לאום הינמער זיך דעם רעש און די זינד און קעהרם זיך אום צו דער נאמור צוריק. פערשפריים זיך אויף דער שעהנער, ברייטער ערד און בוים זיך שמעדמלעך ריין, און קליין, און רייך, זואו יעדע וואוינונג זאָל אַ מעמפּעל זיין, שעהן פאר דעם אויג און פאר דעם גוף בעקוועם. די פעלזען וועלען געבען שמיין גענוג, די וועלדער וועלען געבען האַלץ געגוג, און איהר האָם קרעפמען און פערשמאַנד גענוג. זאַל איבער אייך דער הימעל גלענצען העל, די שעהנע זון אייך לייכמען אונגעשמערמ, זאל׳ן פויגעל זינגען אייך א מארגענ־ליעד. דער דופט פון פעלדער זאָל פערוויגען אייך. זאל׳ן אייערע גאסען זיין ערפילם מים פרייד,

49

You live and know not what life is about, You die and know not what death is about, And you believe and know not what belief is, You hope and know not what hope is about. If you had understood what life's about, And also understood what death's about, If you had understood what is belief And also understood what hope may be --Then you would not have lived in misery, Would not have died not having lived at all, You would not have believed in wind and dust, Would not have hoped for things that cannot be. Your pallid face would flush with strength and vigor, Your dark eye would then radiate with joy, Your weakling arm would be like iron strong, And your light legs as nimble as the deer. Your heart would fill but would not have to sigh, Your head would think but would not have to fret, Your mouth would speak, but would not curse again: Your every word would be a sweet soft sound, And you -- a springtime on the blooming earth.

You're pressed together in a rich metropolis Where every house is towering as a fortress. Is it that you are frightened of fresh air, Coming to you from forest, field and valley, Scared it will choke you like an evil foe? Are you enamored of the density and noise? Is all the poverty sweet to your taste? You hate the world without its dust and dirt? Destroy the prisons where you are oppressed! And leave behind you the commotion and the sin And come, turn back to nature once again. Spread out over the beautiful wide earth And build your towns, so clean and small and rich, Where every dwelling will a temple be, So comely to the eye and for the body good.

#### 

מים פליים, און צימבעל, און גימארען־קלאנג.
זאָל אייער לעבען ווערען פריי און גרוים,
און איהר געזונד, און פריש, און לעבעדיג,
די אלמע ליים ווי מענענבוימער פעסם,
די יונגע קינדער קרעפמיג, שעהן און גום,
די יונגע ליים ווי צעדערבוימער שמארק,
בעקרוינם מים שעהנקיים זוי דער גאָם פון ליכמ,\*)
און פול מים לעבען ווי דאָם לעבען זעלבסם.
די מיידלעך׳ם באַקען צארם און ראַזען־רוים,
דער אַמהעם ריין און זים, ווי בלומענ־דופם,
די אויגען שמראהלענדיג און ליעבעפאָל,
דאָם לאַכען מרעלענדיג און זילבער־העל
ווי וואַלם עם מיך געפרעהם אייך זאָ צו זעהן!



\*) אפאלא

50

The rocks will furnish you with stone enough, The woods will furnish you with wood enough, And you have strength and wisdom well enough. Above you, let the sky shine bright and warm, The lovely sun will freely shed its light, The birds will sing for you a morning song, The fragrance of the fields will cradle you. And let your streets be filled with endless joy, With sound of flutes and cymbals and guitars And let your life be free and great and bright, And you so fresh and healthy and alive, Your old will be as strong and firm as pines, Young children, beautiful and good and hearty, Young people solid as the cedar trees, Crowned with their beauty like the god of light,<sup>1</sup> And full of life they'll be as life itself. The girls' cheeks so delicate and rosy-red, Their breath as pure and sweet as flower-smells, Their eyes so beaming and so filled with love, Their laughter warbling and as silver bright --How happy I would be to see you so!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Apollo.

