# THE JEWISH THEOLOGICAL SEMINARY OF AMERICA GRADUATE AND RABBINICAL SCHOOLS

Jew. Lit. 6526y

Prof. David G. Roskies

## Jewish Poetry and its Conventions

| I. The    | Ballad                                                                                                      |          |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|           | Saul Tchernichovsky - Three Asses - MHP                                                                     |          |
|           | - The King                                                                                                  | 3        |
|           | Nathan Alterman - The Foundling - MHP - The Spinner                                                         |          |
| II. The   | Fable                                                                                                       |          |
| III. The  | Eliezer Steinberg - The Sacrifical Knife and the Saw - The Horse and the Whip                               | 6        |
| 111. 1116 | CN Dielik Tewart 11 m                                                                                       | 7        |
|           | S. Tchernikhovsky - Before a Statue of Apollo Stars of the Skies                                            | 9        |
|           | Moyshe Kulbak - Vilna                                                                                       | 12       |
| IV. The I | Elegy                                                                                                       |          |
|           | C.N. Bialik - Imperceptibly, One By One                                                                     | 14<br>13 |
|           | Peretz Markish - Sh. Mikhoels - An Eternal Light at his Casket                                              | 17       |
|           |                                                                                                             | 19       |
| V. The So | onnet                                                                                                       |          |
|           | Jacob Frances - Had I not known you, love                                                                   | 25       |
|           | A. Glanz-Leyeles - Autumn (I,II,III,XV)                                                                     | 25       |
|           | Mani Leib - From the Crag                                                                                   | 27       |
|           | Yehudah Amichai - My Father - MHP                                                                           | 20       |
|           | T. Carmi - She Is Asleep - MHP Dalia Ravikovitsh - Clockwork Doll - MHP                                     |          |
| VI. The I |                                                                                                             |          |
| vi. inc.i | S. Tchernikhovsky - Levivot                                                                                 | 29       |
| VII. The  | Epic Abraham Sutzkever - from "Spiritual Soil" 3                                                            | 34       |
| VIII. The | Narrative Poem C.N. Bialik - The Talmud Student                                                             | 38       |
| IX. The   | Dramatic Monologue                                                                                          |          |
|           | Jacob Fichman - Eve                                                                                         |          |
|           | Itzik Manger - Cain and Abel                                                                                | 16       |
|           | k Heroic<br>Itzik Manger - Abraham Scolds Lot 5                                                             | 0        |
|           | - Hagar's Last Night in Abraham's House<br>Jacob Glatstein - Sheenie Mike 5<br>Haim Gury - His Mother - MHP |          |
|           |                                                                                                             |          |
|           | iric Verse<br>C.N. Bialik - Surely the People is Grass 5<br>M.L. Halpern - The Bird, The Last 5             | 5        |
|           | - I Shall Never Go On Braggin' 5<br>Abraham Shlonsky - Mr. X Speaks About his Neighborhoo<br>- MHP          | 7        |
|           | A ANTO do                                                                                                   |          |

| XII.  | Parody                                                        |          |
|-------|---------------------------------------------------------------|----------|
| XIII. | M.L. Halpern - My Home, Zlochev                               | 58<br>59 |
|       | Abraham Sutzkever - The Woman in the Panama Hat               |          |
| XIV.  | The Poem as Sequence Nathan Alterman - from "The Ten Plagues" | 62       |
|       |                                                               |          |
|       | Syllabus                                                      |          |

| Jan. | 24 | Ballad & Fable                             |
|------|----|--------------------------------------------|
| Jan. | 31 | I.B. Singer - Satan in Goray               |
| Feb. | 7  | Ode & Elegy                                |
| Feb. | 14 | Abraham Cahan - The Rise of David Levinsky |
| Feb. | 28 | The Sonnet                                 |
| Mar. | 7  | I.J. Singer - The Brothers Ashkenazi       |
| Mar. |    | Idyll & Epic                               |
| Mar. | 21 | Henry Roth - Call It Sleep                 |
| Apr. | 11 | Narrative, Dramatic & Mock Heroic          |
| Apr. | 18 | Satire & Parody                            |
| Apr. | 25 | Andre Schwarz-Bart - The Last of the Just  |
| May  |    | The Prose Poem & Sequence                  |
|      |    |                                            |

#### Assignments

Three 5-8 page papers from the following list at least one of which should be on poetry; an original poem  ${}^{\circ}$ 

| Jan.<br>Feb. |    | The Figure of Rechele in Satan in Goray The Sonnet Volta and the Mysterious Turns of Life |
|--------------|----|-------------------------------------------------------------------------------------------|
|              |    |                                                                                           |
| Mar.         | 21 | Psyche, Symbol and City in Henry Roth's Call It Sleep                                     |
| Apr.         | 11 | The Search for a Hero in Modern Jewish Poetry                                             |
|              |    | THE BESTCH TOT S HETO TH MODELL DEWISH POELTY                                             |
| Apr.         | 25 | The Last of the Just: Myth or Family Saga?                                                |

### Required reading:

Preminger - Princeton Encyclopedia of Poetry and
Poetics (in the reference room) - for each of
the poetic conventions we study.

שאול טשרגיחובסקי

הַמֶּלֶדְּ

וַיֵּלֶךְ הָרֶמֶתָה. פָּגַע שָׁם גְּבִיאִים חֶבֶל יוֹרְדִים מִן הַבָּמָה. לִפְנֵיהֶם אֶחָד נוֹשֵּׁא גְּדְיִים שְׁלשָׁה. וְאֶחָד נוֹשֵּׁא שְׁלשֶׁת כִּפְרוֹת לֶחֶם. וְאֶחָד נוֹשֵּׁא נַבֶל יַיִן וְכִנּוֹר. וַיִּתְנוּ לוֹ שְׁנֵי גְדָיִים. וּשְׁנֵי לֶחֶם. וְנֵבֶל יַיַן וְאֶת הַכִּנּוֹר. – לָקָת.

וַתִּצְלַח רוּחַ אֱלֹהִים עֵל נָבִיא. וַיַצַן אִישׁ מֵהָם וַיֹּאמֵר: ־שֵׁלוֹם. בּרוּך־אַלהִים מִנְבַרִים. מִשִּׁיתַ־אַל הַנָּדוֹל עַל פָּנֵי אָחַיו! מִשְׁנֵה בַּרוּךְ בָּבָרֵכָה שֵׁל יְפּוּרִים נָדוֹלִים וְאַשֶּׁרם. וּבָאשֵׁר גִּבִיר־לְאֵחָיו וּמַר־סְבָלוֹ; הַנָּאָפַּד הַעֵלוּמוֹת שֵׁלִיט גּוֹוֶר בָּדְבַרוֹ אֵת הַחָיִים וָאֵת הַפַּוֵת. וּסְפוּג שָׁכֵּרוֹן גַּדוֹל. שָׁכִרוֹן־חוֹוָה. וּגְלוּי עֵינֵים לַחֲזוֹת צֵל אַל־חֵי. ונעלית עוד. ולבבף יטהר צָד כְּדֵי שֶׁיִּקְלֹט מְן הָאוֹר הַנֵּאֵצֶל; וָאָם לֹא הָתַקַדַּשִּׁתָ, נַפִּשָּׁךְ תְכָאַב מְמַנֵּע כַּנִפֵּי אֵין־הַסוֹף. בְּחַפְוַן בתוך נצחים שופכים לתוך נצחים לָדֵעַת סוֹד הַדִּרוֹר הַנֵּמוּר מֵה הוּא...״

> נַיָּבוֹא הָרָמֶתָה וְעֵד הַבְּמֶה. וְשָׁם נְבִיא אֵל־חָי.–וְהוּא הַנָּדוֹל מֵאֶחָיו בְּנֵי הַנְּבִיאִים – יָשִׁישׁ נָהְדָּר. וַיְשָׁפַע אֶת הַנְּדִי – וְהֵם צְלוּהוּ. וִיְבָרֶךְ עַל הַלֶּחֶם – וַיִּאכֵלוּ. וּמִן הַבָּשֶׂר טָעַם – וַיִּשְׂבָּעוּ.

> וּרְשֶּׁבְעֶם פָּרֵט אֶחָד עֵל הַנַּכֶּל.
>
> ַּרִשְּׁאוּ כָלָם קּוֹלָם וַיְשׁוֹרֵרוּ.
>
> וּבְשִׁירָם נָח עֲלֵיהָם רוּחַ פִּתְאֹם –
>
> וַיִּשְׁאוּ אֶת רַיְלֵיהֶם. כִּלָּם יְצְאוּ
>
> בִּמְחוֹל - חֲסִידִים לִפְנֵי הַמִּוְבַּחַ;
>
> בִּמְחוֹל - חֲסִידִים לִפְנֵי הַמִּוְבַחַ;
>
> נִיכַרְפְרוּ בְּכָל עוֹ וּבְכָל מְאֹדָם.
>
> נַיבַרְפְרוּ בְּכָל עוֹ וּבְכָל מְאֹדָם.
>
> נַיבַצְא אָתָּם גַּם הַמֵּלֵךְ בְּמַחוֹל.

וּשְׁלוּבֵי יָדִיָם שֶׁם כִּרְכְּרוּ הַנְּבִיאִים, הַימִינוּ, הִשְּׂמְאִילוּ, מִוְדֵּקְפִים, מְרִיעִים, יֵשׁ נִכְחָם עוֹלִים וְחוֹוְרִים וּנְסוֹנִים. כְּצָרִים עֵל חוֹמָה, כִּנְצוֹרִים נְמוֹנִים. מֵרֶנַע לְרָנֵע שִׁמְחָתָם נָדֵלָה. וְגֵוָם מִשְׁתוֹנֵקק לְעַלָּא וּלְעֵלָּא.

> ַנִיסַר אָז הַמֶּלֶךְ נֵוֶר־וְהָבוֹ נַיִּשְׁלֵךְ צִיץ־תִּפְאַרְתוֹ אֲשֶׁר עָלָיו. נַיִּפֹּל נִוְרוֹ אָרְצָה. וֹבָחָצָץ

שָׁם זִנֵק בְּצִלְצוּל וְשׁוּב הִתְנֵלְנֵל, צִלְצֵל. וַתִּפֹּל נִם הַחוֹמָה הַחוֹצֶצֶת

#### The King

And he came to the hill. There he met
A company of prophets descending from the high place;
Before them one carried three kids,
And another a wine-skin and harp

5 And they gave him two kids, and two loaves, And the wine-skin and the harp.—He took them.

And the Spirit of God came upon a prophet, And one of them spoke, saying: 'Welcome, Blessed among men, anointed of God,

- In the blessing of great sufferings and their joy
  And in the joy of a lord of his brothers and master of his sorrows,
  Girt in the mysteries of a ruler whose word
  Decides for life or for death,
- Who is drunk in great passion, that of a visionary
  With eyes open to gaze on the shadow of the living God.
  Even more exalted you, your heart shall be so pure
  That it will absorb of the sublime light;
  And if you are not holy, your soul shall hurt
- 20 From the touch of the wings of infinity, as they fleet Through eternities pouring into eternities

  To know the secret of final freedom...'

And he went up the hill and to the high place, To the prophet of the living God,—the greatest

And he carved the kid—and they roasted it,
And he blessed the bread—and they ate it,
And he tasted the meat—and they were sated.

And when they were sated one plucked upon the lyre,

- 30 And they all lifted up their voices in song.

  And as they sang the spirit suddenly descended on them,

  And each gripped the other's hand, right hand

  In left and left hand in right,

  And they lifted their feet and started to move
- 25 In a dance of devotion before the altar,
  And they leaped and they pranced with all their might,
  And the King also joined in the dance.

And hand in hand then the prophets pranced, To the right, to the left, they backed and advanced,

Then leaping ahead, now swaying, now cheering,
As in siege of a wall, like besieged disappearing;
From moment to moment their joy gathered might,
As their bodies strained for the heights, for the height.

Then the King put aside his coronet of gold,

45 He cast away the ornament of splendour,
And the crown fell to the ground, where it bounced
And resounded and again rolled and rang.

Then also fell the dividing wall

That stood between him and all his people, The division erected by man for man.

The division erected by man for man, And he was as all Israel, one of his people. אֲשֶׁר בֵּיעֹ וּבֵין כֶּל בְּנֵי עַמּוֹ. מְחִצָּה אֲשֶׁר הַקִּים אָדָם לְאָדָם. וַיְהִי כְּכָל יִשְּׂרָאֵל. כָּאַחַד עַמּוֹ.

וּשְׁלוּבֵי זְרוֹעוֹתָם הִסְתּוֹבְבוּ הַנְּבִיאִים, הַימִינּ, הִשְּׁמְאִילּוּ, קוֹרְאִים־מְרִיעִים, נִּפְרָדִים לְסִיעוֹת וְחוֹזְוְרִים מִתְלַבְּדִים לְעִנּוּל רַב־תְּנוּעָה, מְפַּזְּזִים, מְרַקְּדִים, מֵרֶנַע לְרָבֵע הִתְלַהְבוּתָם נָדֵלָה, וְלָבָּם הִתְּנֵעְנֵע לְעֵלָא וּלְעֵלֶא.

נַיַּסֵר פָּנּוֹר־שִׁירוֹ, פְּנּוֹר־בְּרוֹתִים, וַיְּפָּל פְּלִי הַשִּׁירוֹ, כְּנּוֹר־בְּרוֹתִים, נִיפָּל פְּלִי הַשִּׁיר בַּסְבַךְ בֵּין פֹּארוֹת, נִיפָּל גַּּסְ הַחוֹמֶה הַחוֹצֶצֶת נִיפָּל גַּס הַחוֹמֶה הַחוֹצֶצֶת אֲשֶׁר בִּינוֹ וּבִין הָאָדָם כָּלָם, מְחִצֶּה אֲשֶׁר הַאָּדָם עַל הָאָרֶץ.

וְשְׁלוּבֵי יְדִים הְשְׁתַּנְעוּ הַנְּבִיאִים, הַימִינּוּ, הִשְּׂמְאִילוּ, מִתְעוֹפְפִים, מַמְרִיאִים, מְחַבְּקִים אִישׁ אָחִיוּ, דְּבֶּקוּ, דְּבָּקוּ, מְּנֵינָת לְנְיָנִע קּרְבָּתָם נְּדֵלָה, מַבְנִע לְנָיָנִע קּרְבָּתָם נְּדֵלָה,

> וֹנִי כָּכָל נַחַי אֲשֶׁר כָּאָרֵץ. מַחָצֵּת אֵיבָה כֵּין הַחַי וּבֵץ הָאָדָם, וַתָּפַל נַּט הַחִּימָה הַחוּצֵגָּת הַשָּׁל כְּלִי הָחָמָס עַל הָאָבָן, הַשְּׁלַךְ אֶת כְּלִי־זִינוּ אֶל הַצּיּנִים. הַשְּׁלַךְ אֶת כְּלִי־זֵינוּ אֶל הַצּיּנִים.

וְנַפִּשָּׁם שׁוּאָפָת לְעֵלֵא וּלְעֵלָא. בּדְלְנִינִי לְנִיָנִי הְשִׁרְנִים מֵנִיעִים, נִּשָּׁאִים בַּפַעַר, מַשְּׁמְאִילִים, מֵיְמִינִים, נִשָּׁאִים בַּפַעַר, מַשְּׁמְאִילִים, מֵיְמִינִים, מֶרֶנֵע לְרָנַע מְשׁוּבָתָם נְּדֵלָה,

נוֹנִי פָּכָל הַנִּבְרָא בְּמֵאֲמֵר שֵׁדָּי. הַשְּׁלֵךְ לְבוּשׁ מַלְכוּתוֹ עֵל הָאָרֶץ. וַתִּפָּל בַּד תִּפְאַרְתוֹ עֵל הַדְּרֶךְ. וַתִּפָּל בַּד תִּפְאַרְתוֹ עֵל הַדְּרֶךְ. הַשִּׁלַךְ נִם הַמְּחִצָּה הַחוֹצֶצֶת הַשָּׁל נִם הַמְּחִצָּה הַחוֹצֶצֶת הַמָּל הַבִּיא מַרְיוֹ הַנְּדִי מַדְּיוֹ

וְרִנּחָם מִתְנַשְּׁאָה לְעֵלָּא וּלְעֵלָּא. מִלְנִע לְרָנִע דְּבַלִּנִּח נְּבִעְּלָּה מִתְּלַבְּטִים בִּין עַצִּים וְאַבְנֵי מִוְבַּחַ, מִתְלַבְּטִים בִּין עַצִּים וְאַבְנֵי מִוְבַּחַ, מִתְּלַבְּטִים בִּין עַצִּים וְאַבְנֵי מִוְבַּחַ, מִלְנִים בְּבַלּנִּח וְאַבְנִי מִוְבַּחָ, And arm in arm then the prophets swirled,
To the right, to the left, they yelled and they whirled,
Splitting apart, returning, uniting,

55 In a circle of bustle, rearing and rioting;
From moment to moment their joy gathered might,
As their hearts yearned for the heights, for the height.

Then he put aside his cypress-wood harp, He cast his instrument of song into the bushes,

- And the harp fell among the tangle of branches,
  Where its strings broke. Each string with its sigh.
  Then also fell the dividing wall
  That stood between him and all men,
  The division erected by the Creator of the world,
- And he was as all men on earth.

  And hand in hand then the prophets went wild,

  To the right, to the left, aloft now, in flight,

  Embracing each other, and cleaving and cleaving,

  Body to body, kissing and heaving;
- 76 From moment to moment their closeness gained might, Their being would end in the heights, in the height.

Then he put aside his sword, the sword of his pride, He cast his implement of war into the rocks, And the weapon fell upon the stone,

- 75 Where it hit the rock, and rang out.

  Then also fell the dividing wall

  That stood between him and all life on earth,

  The division of hate between life and man,

  And he was as all that lives on the face of the earth.
  - And body to body the prophets whirled striving,
    Straining to the skies but never arriving,
    Straining in fury, to the right, to the left,

    Between body and body no difference, no cleft;
    From moment to moment their frenzy gained might,
    As their souls longed for the heights, for the height.

And he put aside his clothes, the robe of his rule, He cast his raiment of monarchy to earth, And the cloth of his splendour fell on the path, Where it lay gleaming, embroidered and white.

- Then also fell the dividing wall
  That stood between him and all of Creation,
  Erected by the forces of In the beginning,
  And he was as all that was wrought by God's word.
- In one many-faced body the prophets united,

  15 Leaping right, leaping left, dancing, excited,

  Tripping on tree trunks and stray altar stones,

  Rolling on grass and down scented lawns;

  From moment to moment their union gained might,

  As their spirits rose up to the heights, to the height.

וַתִּצְלֵח רוּתַ אֲדֹנֵי עַל מְשִׁיחוּ; תַּהִי גִם הוּא מִתְנַבֵּא בְּתוֹךְ הַמַּחֲנֶה, תַּהִי לְאֶחָר עִם הַיְקוּם וּמְלֹאוֹ. זִיק אֶחָד קָטָן בְּאֵין־סוֹךְ הַהַּתְיָה לְאָהַבָּה וּלְדָבְקָה בְּכָל הַבְּרִיאָה. תַּפֹּל עָרֹם כָּל הַיּוֹם הַהוּא וְכָל הַלַּיְלָה... עָרֹם... עָרֹם... עָרֹם...

פרריבמינדה, 1925

And the Spirit of God came upon His anointed;
And the King began prophesying among them,
And became one with the universe and the fulness thereof,
One tiny spark in the infinity of being,
Loving and cleaving to all of Creation.

And he fell down naked, all that day,
And all the night...naked...naked...

Translated by Richard Flantz

## ITZIK MANGER

(1901 - 1969)

### םאוקט בעש"ט

זיצם דער כעל שם קעגן מימן-נטכמ: אין זיין חדר מיוחד און ער מרטכמ: "די נטכמ איז הייליק, מיף און שיין, אז טפילו דער מענמש, ווטס גיים טליין בטרוועס איבער ט פרעמדן לטנד, פילמ איבער זיך גטמ'ס בלטע הטנמ".

ער הויבם זיך אויף און כלייבם פלוצים שמיין:
אין פענצמער צימערם א דין געוויין.
ווער וויינם ביינאכם, ווער וויינם אצינד,
ווען ס'שלאפם דער פויגל און ס'שלאפם דער ווינם,
ווען ס'שלאפם די כאמע, און ס'שלאפם דער וואלד?
ווער מרייבם פון זיין חלום אוועק דאם גאלד?
"הער — זאגם ער צום פרעמדן געוויין געווענדם —
קום און ווער אנמשלאפן אויף מיינע הענמ".

נאר ס'צימערם דאס געוויין ווי א פידל דין, דין ווי דאס שפינגעוועב פון א שפין, דין ווי די גסיסה פון א קינד, וואס פארווארפם דאס קעפל אויפן ווינט.

עפנם דער כעל שם די מיר און גיים
געווויר צו ווערן, ווער ס'שטערמ די פרייד,
די פרייד און דעם חלום פון א וועלמ.
אט דריטלט די שטאט, אט דריטלט דער מייך.
אט דריטלט דאס פעלד.
ווער־זשע וויינט אצינד,
ווען ס'שלאפט דער פויגל און ס'שלאפט דער ווינט,
ווען ס'שלאפט די כאטע און ס'שלאפט דער וואלד?
ווער טרייבט פון זיין חלום אוועק דאס גאלד?
"הער — זאגט ער צום פרעטדן געוויין געווענדט —
"הער הוא ווער אנטשלאפן אויף מיינע הענט".

נאר ס'צימערם דאס געוויין ווי א פידל דין, דין ווי דאס שפינגעוועב פון א שפין, דין ווי די גסיסה פון א קינד, וואס פארווארפם דאס קעפל אויפן ווינם.

הויבם דער בעל שם די אויגן אויף, די ליכמיקע אויגן צום הימל ארויף, זעם ער א גראע כמארע וואס ליגם איבער א שמערן, וואס ווערם צעדריקם. בלייבם דער בעל שם א רגע שמיין און הערם זיך צו צום זילבערנעם געוויין.

### SAINT BALSHEMTOV

In the middle of the night the Balshem rests in his lonely room and reflects:

"The night is so holy, lovely, and deep, that even the man who walks alone, barefoot, over an alien land, feels overhead God's blue hand."

He arises and remains stock-still.

A thin wail quakes at his windowsill.

Who weeps at night? Who now weeps, when the bird sleeps and the wind sleeps? When the hut sleeps and the wood sleeps? Who drives the gold away from his dream? "Listen," the strange wail he commands. "Come and fall asleep upon my hands."

- But the wail trembles like a fiddle so thin, thin as the spiderweb spiders spin, as the death-bed sob of a child is thin that tosses its little head in the wind.
- The Balshem opens the door and goes to discover who troubles the joy, the joy and the dream of a world.

  Here dreams the town. Here dreams the stream. Here dreams the field.

  Who then now weeps,
- when the bird sleeps and the wind sleeps? When the hut sleeps and the wood sleeps? Who drives the gold away from his dream? "Listen!" the strange wail he commands. "Come and fall asleep upon my hands."
- But the wail trembles like a fiddle so thin, thin as the spiderweb spiders spin, as the death-bed sob of a child is thin that tosses its little head in the wind.
- The Balshem lifts up his eyes —
  lifts them glowing to the skies.
  He sees a grey cloud lying brushed
  over a star being crushed.
  The Balshem stands for a moment there,
  listens to the silvered despair.

דערנאך הויכם ער אויף די ליכמיקע האנם, צום הימל ארויף די ליכמיקע האנם, און ווישם די גראע כמארע אוועק. פלאמערם דער שמערן באפריים פון שרעק, פלאמערם און שימערם, בליצם און קלינגם אדורך דער לופם, ווי גינגאלד קלינגם. שמייכלם דער בעל שם: "דו שייגעץ, דו! האסם אויפגעמרייםלם א וועלם פון רו".

מים שמילע מרים גיים ער דאן אהיים, אהיים צו זיין כאמע פון ציגל און ליים, און זעצמ זיך אנידער אויפן שוועל, און ווארם אויפן ערשמן פויגל-מרעל, און ווארם אויפן ערשמן מראפן זון. אויפן ערשמן נאלדענעם מראפן זון. און איידער דער מאג האם אויפגעמאגם, האם ער שמיל צו זיך אליין געזאגם:

"דאָם געוויין פון א ווערמל און פון א גראַז, דאָם געוויין פון א שמערנדל און פון א האַז קען מרייסלען און צעמרייסלען א וועלמ פון רו באַהימ און באַשיץ זיי, מאמע דו!"

און א ליכמיקער מראפן פאלמ אויף זיין האנט און קייקלמ זיך אראפ איבער זיין געוואנמ. Then he raises his glowing hand—
raises to the sky his glowing hand,
and wipes the grey cloud away.
The star flutters freed from fear,
flutters and shimmers, sparkles and rings
through the air, as fine gold rings

through the air, as fine gold rings.
The Balshem smiles: "You rascal, you.
A world from its rest you have shaken askew."

Then with soft steps he returns home, home to his hut of brick and of loam, so and sits down upon his doorsill and waits for the first bird trill and waits for the first drop of sun, for the first golden drop of sun.

And before the day rose overhead, softly to himself he said:

"The wail of a worm and of a grass, the wail of a star and of a hare can shake and shake out a world from its rest guard and protect them, Father up there."

60 Over his hands a gleaming drop flows and rolls downward upon his clothes.

- Sarah Zweig Betsky

## רי באַלאַרע פון דעם הייליקן אָוונט-

ברויט

וואלקן שמורעמם איבער וואלקן. שמורעמווינמ. דורכן מונקעלן פענסמער קוקמ ארוים א קינד.

מראפ, מראפ. שווערע מראפנס קלאפן אויפן דאך: "זע, מאמע, אורחים קומען מימן שליאך".

> דער יונגער קאוואל עפנם בריים די מיר: "גומן אווענם, אורחים, קומם אריין צו מיר.

ש ווינקל איז פטראן. דער מיש געגריים. נעמט אן פטר ליב אונזער ארעם ברוים".

האלב מונקל איז אין צימער, א רויכיק לעמפל ברענמ. צען אורחים-שאמנם וויגן זיך אויף ווענמ.

נאר אין מונקעלסמן ווינקל א ליכמיק קינדער-ראד און די מאמע דערציילמ פון גאמ'ם גענאד:

.... איז דער בעמלער גענאנגען א מאג מים א נאכם. געקומען צום פאלאץ, דער מויער פארמאכם.

> האם דער בעמלער גענעבן דאס רינגל א דריי, זענען געקומען צו פליען מלאכים צוויי.

> > האָם איינער געעפנם די זילבערנע מיר און דער צווייםער – די גאלדענע מיר.

האָט דער בעמלער געלאכט און פאריאגט די נויט און געהאט שוין צו זעט אי וויין, אי ברויט..."

# THE BALLAD OF THE HOLY EVENING BREAD

Cloud storming over cloud. Winds and rain. A child looks out through a darkened pane.

Drop, drop. On the roof heavy drops beat: "See, Father, strangers come down the street."

The young blacksmith opens his door wide: "Good evening, strangers, come inside.

There is room. The table is spread.

Please share with love our poor bread."

Half-dark in the room, a smoky lamp is burning, ten stranger shadows on the walls are turning.

But in the darkest corner a radiant children-ring and the mother telling of God's blessing:

"... So the beggar walked for a day and night, came to the palace, the portals shut tight.

So the beggar gave his ring a spin. There came flying two seraphim.

One of them opened the silver door, and the second opened the golden door.

So the beggar laughed and poverty fled and he had enough wine, enough bread. . . "

האלב מונקל דאם צימער. דער מיש איז געגריים, ניין אורחים ברומען: "שוין שפעמ! שוין שפעמ!"

נאר ס'שמיים דער צענמער מים א לויטער געזיכם און איבער זיין קאפ בליצם אויף א ליכם.

און ער הויכם אויף די הענם און כענמשם די נוים און בענמשם די לעגענדע פון וויין און ברוים. Half-dark in the room. The table waits. Nine strangers grumble, "It's late! It's late!"

But the tenth one stands and lucidly gazes and over his head a light blazes:

And he raises his hands and blesses the need and blesses the legend of wine and bread.

- Sarah Zeweig Betsky

## רא אנצינאל

## \* Natan Alterman 1910-1970

#### הָעַלְמָה

דֹם טָוְתָה הָעַלְמָה בּפֶּלֶדּ חוּט שָׁנִי כְּרְמוֹן שְׁחוּט. וְאָמֵר בִּלְבָבוֹ הַמֶּלֶדְ: הִיא טֹוָה לִי בְּגְדִי מַלְכוּת.

דֹם טָוְתָה הָעַלְמָה בַּבֶּּלֶדְּ חוּט שָׁחֹר, הַמַּחְשִׁיךְּ אוֹר יוֹם. וְאָמֵר הַשׁוֹדֵד בַּבֶּלֶא: הִיא טֹוָה לִי בִּנְדִי גַּרְדּוֹם.

> דם טְוְתָה הָעַלְמָה בּבֶּלֶדּ חוּט זְהָב, כְּחַרְבוֹת בָּרָק. וְאָמֵר הַלּוּלְיָן בַּדְּרָדִּ: הֵיא טֹוָה לִי בִּנְדִי מִשְׂחָק.

דם טְוְתָה הָעַלְמָה בּפֶּלֶוּ חוּט אָפֿר, הוּא אֲבִי כָּל כְּסוּת. וְאָמְרוּ פּוֹשֵׁט־יָד וְכֶלֶב: היא טֹוָה לָנוּ בָּגָד בָּכוּת.

> אָז אָרְגָה אֶת חוּטֵי הַפֶּלֶּדְּ הָעַלְמָה, וַתִּתְּגם בַּפְּדָּ, וַתָּדֵד אָל מִי הַפָּלָג וַתִּרְחַץ אֶת בְּשָׂרָהּ הַצַּח.

וַתְּלְבֵּשׁ אֶת מְטְוֵה הַפֶּּלֶדְּ לְשִׂמְלָה לָהּ, וַתִּיף לָעֵד. וּמֵאָז הִיא שׁוֹדֵד וָמֶלֶדְּ וְלוּלָיָן וּפּוֹשֶׁטֵת־יָד.

#### THE SPINNER

Silent the girl at the spindle spun a scarlet thread.

She has spun me a royal mantle, a king in his throne-room said.

Silent the girl at the spindle spun a black midnight thread.
She has spun me a robe for the scaffold, a thief in his dungeon said.

Silent the girl at the spindle
spun a golden thread.
She has spun me a garment to play in,
a wandering mummer said.

Silent the girl at the spindle spun an old grey thread.

She has spun us a coat to mourn in, a beggar and his mongrel said.

She took all the threads from the spindle for the last robe she would spin.

Then down she went to the river and washed her pure white skin.

And she put on the robe of her weaving—no brighter ever was seen.

And now she is thief and beggar,
and she is mummer and queen.

- Robert Friend

15

קריצו,

### דער חלף און די זעג

סיטרעפט אַמאָל זיך אויכעט, אַז אַ שײַטל האָלץ צעזעגן מוז אַ שוחט. איז געשען, סיהאָט דער חלף גראָד די זעג דערזען און צעלאָזט די שאַרפע צונג.

און צעלאָזט די שאַרפע צונג.

זע נאָר, זאָגט ער, יענעם גראָבן יונג! שטשורעט מיט די ציין!... אַ פרייד אויף אים איז! אפשר ווייסט איר וואָס ז אומשטיינס־געזאָגט אַ צורה! גאַלע פּגימות!

A. Santa

שפיצן
גאָר אַ גאַנצע שורה!

טריפה דאָך פון קאָפ ביז פיס!
און וואָס זאָגט איר אויף זײַן הולך! אויף די הילצערנע מלבּושים!
הערט איר, אַז איך טו אַ קוק אויף דעם מגושם,
דאַנק איך ערשט זײַן ליבן נאָמען, וואָס ער מאַכט אי שיין אי מיאוס
ווויל איז מיר! מײַן חלק זיס!
ניט קיין פיצל
קריצל
אויף מײַן פּשר קלינגל! ניט קיין שפרענקעלע! קיין פּגימל!

קריצל
אויף מיַן פשר קלינגל! ניט קיין שפרענקעלע! קיין פגימל!
איז אַ חידוש, וואָס דער פרומער רב אלקנה
נעמט מיך אין די הענט מיט הייליקייט, פוונה,
מאַכט אַ פּרכה, טוט אַ וווּנק צום הימל!

אמת, זאָגט די זעג פּתמימות (צי גאָר מיט אַ מיין!),
יאָ, איך זאָג אַליין:
רב אלקנה איבער מיר אַ פּרכה!
שיינע זאַכן!
דאָס געווען וואָלט ממש נאָר צום לאַכן.

וואָס בין איך ז אַ פּראָסטער בּעל־מלאכה. ניט איך בלינצל, ניט איך פינקל, שטיי מיר אין אַ טונקל ווינקל, ווייס מײַן אָרט און בין בײַ זיך ניט חס ושלום שטאָלץ. וואָס, איך קען דען מער ווי זעגן האָלץ ז אָבער דו — אַ קלייניקייט ז — שנײַדסט־איבער דאָך אַ האַלדז ז

> קומט דער מוסר־השכּל און שיט־צו אַביסל זאַלץ: נאָך עד היום איז אַ זעג, אַ בּעל־מלאכה, גאָר אַ פלעק אין דער משפחה, און אַ שאַרפער חלף האָט הצלחה — אי ער קוילעט, אי מע מאַכט אויף אים אַ בּרכה !

#### דאָס פערד און די בײַטש

אוי, סע זאָל שוין קומען אַ מפלה
אויף רב פײַטל בעל־עגלה,
דײַן באַלבאָס דעם שיינעם,
און אויף דיר מיט אים איניינעם!
(צו דער בײַטש
זאָגט דאָס פערד)
סטײַטש!
זיִד אַזוינס געהערט!
זאָג, וואָס קומט דאָס מיך אומזיסט צו שלאָגן!
מיינסט, מיר גרינג צו שלעפן אָט דעם וואָגן!
נו, און דאָס פאַרגעסן, אַז צום אַלעם ערשטן
מוז אין מויל איך נעמען כאָטש אַ גערשטן!

# ELIEZER STEINBERG

THE SACRIFICIAL KNIFE AND THE SIMPLE SAW

So happens a slaughterer would sometimes have to saw off a piece of wood. One day
Brother Knife sees Brother Saw across the way and lets his tongue cut loose.

Hey there, he says, look at that dumb goose flashing his pearly-whites! Lord, what a show! You want to know something, that sure is a set all full of, you bet scratches and patches a whole banged-up row! That saw looks unkosher from head to toel And see what he's wearing—them poor wooden threads! When I take a look at some deadheads I thank my old father in the sky for making things sweet មុំ ugly too. I'm doing great! Just a lucky old Jew! Not a spot of rot on my kosher steel! Not a blot on my ideal! No wonder Reb Elkonoh's saintly hand can close

while he prays, watching heaven along the line of his nose!

True, says Brother Simple Saw (can he be ti. it naive?) I do really believe
Reb Elkonoh shouldn't say a blessing over me.
No, some stuff would not go down,
people would laugh both of us out of town.
I'm just an honest worker, plain to see,
I don't sparkle not one spark,
just stand in a corner where it's dark,
keep in my place and don't try to appear too good.
Lord knows I'm only fit for cutting wood.
But you—no joking matter—you cut throats!

around me with holiness and repose

Let's give a twist to the tale and add some moral notes: Brother Saw's still an honest worker, plain to see a black spot on his family tree, while Brother Knife is playing a sharper game he kills and blessings are said over him just the same.

Jerome Rothenberg

### THE HORSE AND THE WHIP

"O may a great disaster
Fall on your noble master,
Mr. Wagon Driver Feitel
(To give him his proper title)
And on you, too, of course,"
(Says the horse
To the whip)
"It's a gyp,
To be clobbered like this with no fault on my part;
Do you think that it's fun to keep dragging this cart?
And you've no sense at all of how I might need
A few oats for a feed,

און פאַרוואָס ניט טאַקע האָבער ז אַבער —

וואַס, בּהמה, ניע פּאַרשטאַנען

און געלאַזט זיך שפּאַנען !

אָבער -גיי רעד צו אַ פּידזשעלע אַ גראָבער!
וואָלט דיך נאָר ווי מיך געשטאָכן,
וואָלסטו אויפגעהערט אַזוי צו פּאָכן,
קאַטעווען און שינדן פּאַסן!
ווידער ז... איך געוואַלד וועל שרײַען איבער אַלע גאַסן!
-- שווײַג! (אַ קנאַק די בײַטש מיט שמײַסנדיקער צונג)
אמת, זאָגט זי, שלעפּן אַזאַ וואָגן,
און דערצו נאָך אויף אַ הונגעריקן מאָגן,
הייסט, נו יאָ, אַרױספּאָכן פון זיך די לונג;
נאָר דיך שלאָג איך -הער, בּסוד דיר זאָג איך! -ניט דערפאַר, וואָט ווילסט ניט שלעפּן,
ניט דערפאַר, וואָט ווילסט ניט שלעפּן,

Before starting out for the day.

—Anyway,
 Try talking with whips, they've got nothing to sayl
 If, like me, you were all cut up
 You'd give up whipping,
 Slashing and ripping.

What, again? I'll yell blue murder—" "Shut up!"

(The whip cracks now, like a sharp tongue)

"I know very well that dragging
A cart like this with your stomach nagging
Means nearly emptying each lung.
Let me give you a tip—

You keep getting the whip
Not for not pulling; but you're due for
Being converted into glue for
Not getting the point, for letting yourself, you ass,
Be harnessed up and brought to such a pass!"

John Hollander

The Ode

ISTUD INNJ- NAN

\* Chaim Nachman Bialik

## אָם־יֵשׁ אֶת־נַפְשְׁךּ לְדַעַת

אָם־יֵשׁ אָת־נְפְשְׁךּ לָדַצַת אָת־הַפּּצְיָן מְּהֶנוּ שָׁאֲבוּ אַחָיךּ הַפּוֹמְתִים בִּימֵי הָרְצָה עֹז כָּזָה. הַצְצוֹמוֹת נָפֶשׁ. צַאת שְׁמַחִים לְקְרֵאת מָוֶת. לְפְשׁׁט אֶת־הַצֵּוְאר אֶל־כֶּל־מַאֲכָלֶת מְרוּטָה. אֶל־כָּל־קַרְדֹם נְטוּי. לַצְלוֹת צַל־הַפּוֹקָר. לְקְפֹּץ אֶל־הַמְּדוֹרָה. וֹבְ..אָחָד״ לָמוֹת מוֹת קְדוֹשִׁים —

אָם־נֵשׁ אָת־נָפְּשְׁךְ לָדַצֵּת אָת־הַפֵּצְיָן מִמֶּנוּ שָׁאֲבוּ אַחָיךְּ הַמְדָכָּאִים הַּנְחוּמוֹת אַל, בִּשְׁחוֹן, צְּצְמָה, אֶרֶךְ רוּט הַנְחוּמוֹת אַל, בִּשְׁחוֹן, צְצְמָה, אֶרֶךְ רוּט הַנְטוֹי לְסְבֹּל חַיֵּי סְחִי וּמָאֹס, לְסְבֹּל הַנְטוֹי לְסְבֹּל חַיֵּי סְחִי וּמָאֹס, לְסְבֹּל בָלִי קֵץ, בְּלִי נְבוֹּל, בְּלִי אַחְרִית —

אָם־תּאבָה לְרְאוֹת אָת־הַחֵּיק אֵלָיו נְשְּפְּכוּ
בְּל־דְּמְעוֹת צִּמְּךָ, לְבּוֹ, נַפְשׁוֹ וִמְבַרָתוֹ —
מְקוֹם כַּמֵּיִם נִתְּכוּ, פְּרְצוֹ שַׁאֲגוֹתִיוּ,
שְּאָגוֹת הַמֵּרְנִּיוֹת בָּטָן שְׁאוֹל תַּחְתִּיוֹת,
אָנְחוֹת שֶׁמְפַּחְדָן סְמֵר נַּם־הַשְּׁטָן,
הָצוֹ מְצוֹר, מַבְּרְלֹא קְשִׁי לָב הָאוֹיֵב
הָצוֹ מִצוֹר, הַקְּשָׁה מִן־נַשְּׁטָן —

אָם־יֵשׁ אָת־גְפְּשִׁךְּ לְדֵעַת אָת־הַמְּעֹוּ
אָל־רֹאשׁוֹ מִלְטוּ אֲבוֹתִיךְּ מִשְׁאַת נְפְשָׁם,
תּוֹרָתָם, קַּדְשֵׁי קִדְשֵׁיהָם — נַיַּצִּילוּם;
אַם־תֹּאָבָה דַצַת אֶת־הַפַּחַבָּא בּוֹ נִשְׁמְרָה —
וּבְצֶצֶם טָהָרָה — רוּחַ צַמְךְּ הַכַּבִּירָה,
שָׁיבָּתָה לִא־הוֹבִישָׁה חָקְבַּת וְעוּרָיהָ —
שִׁיבָתָה לֹא־הוֹבִישָׁה חָקְבַּת וְעוּרָיהָ —

אָם־תּאֶבָה דַצַּת אָת־הָאָם הָרַחַמְנְיָה,

קּאָם הַּוְּקָנָה, הָאֹהֶבֶּת, הַּנָּאֲמָנָה,

קּבְּחָמִים רַבִּים אָסְפָּה דִמְעוֹת בְּנָה הָאֹבַד
וּמְדֵּי שׁוּבוֹ נְכְלָם, צְּיֵף וְיָנִצֵּ

אָל־תַּחַת צֵּל קוֹרָתָה הַפֹּח אֶת־דְּמְצָּתוֹ,

אַל־מַחַת צֵּל קוֹרָתָה הַפַּח אָת־דְּמְצָּתוֹ,

אָל־מַחַת צֵּל קוֹרָתָה הַפֹּח אָת־דְּמְצָּתוֹ,

#### It you would Know.

Was drawn in evil days woeful as these
By those who gladly walked to meet their death,
Bending the neck beneath the biting steel —

The headsman's axe — or climbing to the stake,
First to the faggots clinging there to die —
Proclaiming Unity — the martyr's death....

If you would know the well where those who, crushed Between the straits of Chaos and the Grave,

Drew comforts of the Lord, and mighty faith
To suffer long, and iron strength to bear
Travail, with shoulder set to toil in life
Of rancour and despite, toil without end
Beneath the boundless burden. . . .

Wept heart and soul their fill of bitterness,
With groans that surged as waters flowing forth,
Groans to sound terror in the deepest Hell
And sights to pluck the devil cold with dread,

Shrieks to split rocks, but not the hardened hearts
Of foes who better Satan. . . .

 If you would know the stronghold where your fathers Salvaged their soul's desire and held the Law, Holy above all Holies to be saved;

If you would know the hiding place that kept
Their mighty spirit and its essence pure,
That, sated with reproach and calumny,
Grey hairs sapped not the pleasantness of youth. . . .

If you would know the mother merciful,
The aged matron, loving to the last,

30

35

Who gathered of her wandering child the tears,
With great compassion tended all his hurt;
And when the outcast came again and faint,
She wiped away his tears, and 'neath her roof
Gave him wing'd shade and lulléd him to sleep....

7

הוי, אַח נַפָנָה! אָם־לֹא מָדַע לֹךְּ כָּל־אַלָּה — אָל־בֶּית הַמִּדְרָשׁ סור, הַיָּשׁן וְהַנּוֹשְׁן, בְּלֵילֵי טֵבֶת הָאַרְכִּים, הַשׁוֹמֵמִים, בִּימֵי הַתַּמּוּז הַבֹּצְרִים, הַלֹּהַטִים, פָּחֹם הַיּוֹם, בַשְּׁחַר אוֹ בְנָשֶׁף לָיִלָּה. וְאָם־עוֹד הוֹתִיר אֵל לְפְלֵיטָה שֶּׁרִיד מִצְעָּר אָז אולַי גַּם־כַּיוֹם תִּרְאָינָה בוֹ צֵינֶיךְ בְּשִׁפְצַת צְלְלֵי קִירוֹתָיו, בָּצַרָפֶּל, בָאַחָת זְוִיוֹתֵיו אוֹ על־יַד־תַּנוּרוֹ שְבַּלִים בּוֹדְרוֹת, כְּצֵל מְמֵה־שָּאַבֶר, יָהוּדִים לְדָרִים, פָּנִים צֹמְקַים ומְצֹרַרִים. יָהוֹדִים בְּנֵי הַנָּלות, משְׁכֵי כֹבֶד עְלָה, אַ הַמְנשִׁים אָתְ־צְמָלָם בְּדַף שֶּל־גְמָרָא בָלָה. מַשְׁכִּיחִים רִּישֶׁם בְּמִרְרֵשׁ שִּׁיחוֹת מִנִּי־קָרֶם וּמְשִּׁיחִים אָת־דַּאֲנֶתָם בְּמִוְמוֹרֵי תְהַלִּים -(אַהָה! מַה־נְקְלָה וַעֲלוּבָה זה הַמַּרְאָה בְּצִינֵי זַר לֹא־יָבִין!) אָז יַגַּיְךְ לְבְּךְ. פי בגלף על־מִפְמַן בֵּית חַיֵינוּ מִדְרֹךְ. וצינף תראה אוצר נשמתנו.

ן אַם־לא לָקַח אֵל מִמְּךְ כֶּל־רוּחַ קֵּרְשׁוֹ
נִיוֹתֶר עוֹד מִתַּנְחוּמוֹתָיוֹ בִּלְבֶבֶךְ.
וּשְׁבִיב תּוֹחָלֶת אֱמֶת לְיָמִים טוֹבִים מֵאּלָה
יַּשְּבִיב תּוֹחָלֶת אֱמֶת לְיָמִים טוֹבִים מֵאּלָה
אָוֹ דַע לְּךְּ וּשְׁמֵע, הָה, אֶחִי הַנַּצְנָהוּ
בָּי רַקְ זִיק מְצְל הוּא. רַק נִיצוֹץ בְּלִיטָה קָטְן.
אַשֶּׁר בְּנַס הָתְמַלֶּט מִן־הָאֵשׁ הַנְּדוֹלָה
וֹמִי יוֹדַצ אִם־לֹא נְחַלֵי דְמְעוֹתֵיהֶם
וֹבְתִּפְלָתִם מֵאֵת אָדֹנִי שְׁאֵלונוּ:
וֹבְמִוֹתָם צִּוּוֹ לָנוּ אֶת־הַחָיִים —
וֹבְתִּפְלָתָם צִוּוֹ לָנוּ אֶת־הַחַיִים —
וֹבְמוֹתָם צִוּוֹ לָנוּ אֶת־הַחַיִּים —

Ahl Chastened brother, if you know not these,
Turn to the Beth Hamidrash, antic, old,
In the long nights of winter desolate,
In summer days that scorch and flame with heat.

At noontide, dawn or in the twilight turn,
And if a miserable remnant yet
Is spared of God, perchance to-day you'll see
In the deep shadows of the wall and dark
The corner there, fast by the chimney-piece,

A few stray sheaves — ghosts of much lost,
Some shrivelled Jews with parched and wizened face,
Jews of the Exile, burdened with its yoke,
Who lose their pain in faded Talmud page,
Their misery in Midrash tales of old.

And sing their sorrows in a psalm of praise.

(Ah me! How slight and worthless all must seem
In eyes of strangers, heedless to discern.)

Then shall the heart inform you how your feet
Stand on the threshold of our House of Life,

If God has spared you of the holy spirit,

Nor taken all His soothing from your heart,

And rays of hope for better days than these

At times illumine all its leagues of darkness,

Brother of distress, know this to be
A salvaged spark, small fugitive of flame,

Saved by a miracle from that great fire

Your sires kept ever ardent on their altar.

Who knows but that the rivers of their tears

Have borne and brought us hither, and their prayers

Have loaned us of the Lord, and thro' their death

They bade a life be ours, life to world's end?

1898

## Chaim Nachman Bialik

May I be One of You

## יָהִי חֶלְקִי עִּמָּבֶם

הָי חָלְקִי צִּמְכֶם, צַנְוֵי צוֹלָם, אִלְמֵי נָפָשׁ. רקמי חיַיהָם בַּפַתָר. צְנוֹצֵי הָגוֹת וַצְלִילָה. חֹלְמִים נַעַלָמִים, מְמַצֵּטֵי דְבָרִים וּמַרְבֵּי תִפְּאָׁנָתֹּ: גנוןה חָמְדַת רוּחָכֶם בְּתוֹכְכֶם כִּפְנִינָה בְּקַרְקִע יַמִּים. וּסְגְלוֹתֵיכֶם, כְּגַרְגְּרֵי יַצֵר, בְּחָבְיוֹן צְלָלִים תִּפְרֵינָה. לְבַּבְכֶם — הַיכַל הַלְּדָשׁ, וְשִּׁפְתַיכֶם — שְׁצָּרָיו הַפְּגוּרִים, שועים - ולא הגד לכם, נגיבי רום - ובל־יבדקהם, אַמֶנִי הַשְּׁתִיקָה הַיָּפָה וְכֹהַנֵי דִמְמַת אֱלֹהִים. לארתשלט עין זר לעולם בָּחַג נַפְשְׁכֶם וּרְאָרְלָהּיּ אור אָחָד לְצֵינְכֶם הָמִיד. אור שָׁקַט וְנוּנָה. ובת־שְחוֹק אַחַת, רַבָּת בִּינָה וּסְלִיחָה, לְשִּׁפְתַיכֶם, לְפְּלָד בָּה, בְּלִי הַכְרֵצַ כַּף, אָת־בֶּל־הַבָּא לְקְרַאתְּכָם: הַגִּדוֹלוֹת עִם־הַנְּקְלוֹתֹ, בַּצְּרָקוֹת בַּחַטְאִים בַּם־יָחַד: אַם אַם, כְּמוֹ עַל רָאשֵׁי אָצְבָּעוֹת, מַעַּבְרוּ בִּנְתִיבוֹת חַיִּים וְלְבְּכֶם עֵּר, וְאָוְנֶכֶם קשׁוּבָה, וְעֵינְכֶם מְשׁוֹטֶטָת תָּמִיד ונפְשְּכֶם חָרָדָה לְקֵרָאת בֶּל־רָחַשׁ יפִּי וְנְדְעוּד הִפְאָרָת.

May I be one of you, the silent of soul, the humble, who weave your lives unseen, modest in thought and action; hidden dreamers, sparing in speech, but augmenting the glory. Within you, your spirit's beauty hides like a pearl in the sea depths, and your virtues, like forest berries, increase in the dark of the shadows. Your hearts are a sacred temple, and your closed lips are its portals; nobles you are—unknown, and noble of spirit—unknowing, poets of beautiful silence, priests of the stillness of God. No eye of a stranger beholds the fêtes of your soul and its mourning; there is always a light in your eye, of serenity and of sadness, and always a smile on your lips, of wisdom and of forgiveness; you welcome without judging whatever your path encounters: the low as well as the high, the sin as well as the virtue. Slow, slow, as if on tiptoe, you go along life's pathway, heart wakeful, ear alert, your eye forever seeking,

soul open to every rustle, to every quiver of splendour,

עָבֹר וְזָרֹעֵ סְבִיבְכֶם בְּאֶפֶס יָד ְוְבְלִי־בַנְנָה אָת־הָאֱמוּנָה וְאָת־הַשֹּהַר. הָרֹעֲכִּים מִכְּל־יֵשוּתְכֶם בּעֵרֹף מִשְׁמֵים תִּכַלָּת וּצְלָלִים מִיִּצר רַצַּנְן.

אָכַן לִמּוּדֵי הַחֲרֵשׁ אַתָּם וְחִדְלֵי קוֹל וּדְבָּרִים. פִּיכֶם לֹא־יַבִּישֵ גְּדֹלוֹת וְכַפְּכֶם לֹא־תִיצֵר רְמוֹת, יִגְוְעוּ מַאֲנַיִיכֶם בְּלִבְּכֶם וְגַעְגוּצֵיכֶם בְּחַיקְכֶם יִכְלוּ. לא־יָד לָכֶם בְּמַצַרְכוֹת חוֹזִים וְלֹא־נַחֲלָה בְּבָתֵּי מַשְּׁכִּית, צַרְירִי יַמוֹת הַּחָהַיוֹ צַצַּדְכֵם לְלֹא הַד (רֹשֶׁם, ַןאוּלָם חַיֵיכֶם—מֵיטַב חָזְיוֹנְכֶם, וְתִפְּאַרְתְּכֶם—צֶּצֶם הֶיוֹתְכֶם: אַהָּם הַשּוֹמְרִים הַנָּאֲמָנִים לְצָלָם אֱלֹהִים בָּעוֹלָם! יוֹם יוֹם, וּרְסִיסִים רְסִיסִים, בְּאוֹר צֵינְכֶם וּבְשִּׂרְטוּטֵי פְנֵיכֶם, יגר יפי חייכם אל־חַלֵל הָעוֹלָם. כְּהַבְּגַר מַעְיָן חָתוּם אָל־לַב נָהָר לְהַחֲיוֹתוֹ – וְהוֹא לֹא יַדְע, וָחַי אַלֹהִים, אָם־יֹאבָד נִיד אָחָד מַצַפְצַפַּיכָם וָאָם יִפֿל אַרְצָה הַקָּטְן בְּוַצְזוּצֵי נִשְּׁמַתְכֶם! בְּשִׁירַת הַכּוֹכָבִים כַּן יַצַמְדוּ יִרְצֵּדוּ לָנָצַח בַּחַלֵל הָעוֹלָם. וֹבְדוֹר אַחַרוֹן, גַם בַּאֲבֹר שָּׁרִיד לְשִׁירֵי הַיּמָן וִידותוּן וֹנֶכֶר לְחָכְמַת כַּלְכֹּל וְדַרְדַע – הַם עוֹד חָיה יִחְיוּ. וָנְגְלוּ שֵׁנִית בְּאוֹר שֵין אַחַד הָאָדָם וּבְצֶּלֶם פָּנָיוּ. carelessly sowing about you, without premeditation, the faith and the purity that emanate from your being as the blue flows from the sky and the shadows fall in the forest.

20 Well-learned you are in silence, and your voice and word are an absence;

your hand creates no greatness, your mouth will not speak greatly, your desires expire in your heart and your longings die in your bosom; you fight in no battle of seers; leave nothing for museums to inherit; lonely your footsteps die, without an imprint or echo.

- 25 But your lives are your revelation; your very being—your glory.

  God's image in the world has you for faithful preservers!

  Daily, fragment by fragment, in the light of your eye, in your features, your lives' beauty fills the world's hollows, as into the heart of a river an underground spring will flow, reviving it unknowing.
- Nothing, by God, will be lost; not one flutter of your eyelid, not your soul's least tremor!Like the song of stars, they will shimmer in the void of the world forever.

At the end of time when the echoes of Heman's songs have vanished and all memory of the wisdom of Calcol and of Dara,

35 they will live again in the features, in the light of the eye of some man.

Translated by Robert Friend

תרע'ה, אב, ביער מאליו.

שאול טשרגיחובסקי

לְנַכַח פֶּסֶל אַפּוֹלוֹ

בַאתִי עַדִיךּ. אַל נִשְׁכַּח מֵעוֹלָם. אַל יַרְחַי־קַדֵם וָיָמִים אֲחַרִים. מוֹלַךְ עַל וָרְמֵי בְנֵי־אָדֶם רַעֲנַנִּים. מְשָׁבַּרֵי־אוֹנָם בִּשְׁפִעַת עֲלוּמִים! אל דור אַדִּירִים וּנִפִּילִים בַּאַרֵץ. כּוֹבֵשׁ בִּוָרוֹעוֹ גַם נְבוּל שׁוֹכְנֵי רָמִים לְמוֹשֵׁב נְבּוֹרִים בְּבַנֵיו בַּצֵּטֵרֵת עַלַי־הַדַּפִנָה עַל מִצְחָם הַנֵּאֶה. רוֹדַה בַּאֵלִילַיו וִנִּדְמֵה לָהַפָּה. לַשִּׁית נוֹסַפוֹת עַל סוֹד מוֹשְׁלֵי תַבֵּל; דור אַל בַּאַרַץ. שָׁכוּר שֵׁפַע הַחַיִּים. נָכִרִי לְגוֹי חוֹלֶה וּלְבֵית הַכּוֹאֲבִים. אַל־נַעַר. נַאָדַר. רַיַנַנַן. כָּלִיל־יֹפִי. חוֹלֵשׁ עַל שֵׁמֵשׁ וּמְסִתְרֵי־חַיִּים בַּעַרְפָלֵי הַשִּׁירָה וּבִּגְנוַי־גְנַנִיהָ. בַיַם הַנַּנוּנִים בָּאַלְפֵי גַּלֵימוֹ; אַל גִיל הַחַיִּים בִּכָל עַשִּׁרָם וַהַדְּרָם. תַּקפָם וּצִפוּנֵי מַשְּׂכִּיוֹת גַּוְנֵיהַם. נָּאתִי עָדֵיף – הַאָם הַכַּרְתָּנִי זּ הָנְנִי הַיָּהוּדִי: רִיב לָנוּ לְעוֹלָמִים !... מְפֵּי־אוֹקְנוּס בֵּין חֵלְקֵי יַבְּשֵׁת תָּהוֹם הַרוֹבֵצֵת בֵּינֵיני יָבַּצֵר לְמַלֵּא עַד פִּיהַ בִּשְׁאוֹנַם וַהַמוֹנָם. שָׁחַקִּים וְרַחַב־עֵרַבוֹת הַן קַצְּרוּ מַהִשְּׁתָרֵעַ בַּפֵּרֶץ. הַמַּפְרִיד

#### BEFORE A STATUE OF APOLLO

I come to you, forgotten god of the ages, god of ancient times and other days, ruling the tempests of vigorous men, the breakers of their strength in youth's plenty!

- 5 God of a generation of mighty ones and giants, conquering with their strength the bounds of Olympus, an abode for their heroes, and adorning with garlands of laurel-leaf the pride of their foreheads—masters of their idols and like unto them,
- adding to the councils of the world's rulers; a generation of god on earth, drunk with the plenty of life, and estranged from a sick people and tribe of sufferers.

  Fresh youth-god, magnificent, full beautiful,
- subduer of the sun and life's hidden traths with clouds of song and all its treasured hues, with seas of melody's manifold waves; god of life's joy, its riches and splendour, its strength and secret stores of light and shade.
- I come to you—do you know me still?

  I am the Jew: your adversary of old!...

  The waters of every ocean on earth with all their multitudinous uproar, could not completely fill the gulf that yawns between us.
- Heaven itself and the ample plains could not, stretching, annihilate the abyss dividing

תּוֹרֵת אֲבוֹתֵי מִדָּת מַעְּרִיצֶּיף.
עִינְף הָרוֹאָה בִי ! יַעַן הִרְחַלְּתִּי
לֶכֶת מִכָּל אֲשֶׁר הִיוּ לְפָנֵי
וְאַחֲרֵי בִּנְּתִיב יַתַע אָדָם בֶּן־תְּמוּתָה.
הְנְי הָרִאשׁוֹן לַשָּׁבִים אַלֶּיף,
הְנְע בּוֹ קַצְּתִּי בִּנְסִיסָה לְדוֹרוֹת.
בְּפִשִׁי הַחַיָּה. הַדְּבֵקָה בָּאָרֶץ.
וְמָן הָעָם – אֱלֹהִיו זִקְנוּ עִמּוֹ!
וְלְשׁוֹת נִצְמָתִים בִּידֵי חִדְלֵי־אוֹנִים
קְמוּ לְחָחִיָּה מִמִּסְנֵּר מְאַת דּוֹרוֹת.
אוֹר־יָה לִי! אוֹר־יָה וִ-בִּי לְּנֵצְם.
חַיִּים. הוֹי חַיִּים !– כָּל עָצֶם. כָּל עוֹרֵק.
אוֹר־יַה וְחִיִּם!

נְאָבֹא אֵלֶיף.

בָּאתִי עָדֶיף, מוּל פִּסְלֶךְ אֶלְיָה.
בָּסְלְךְ – סַמֶּל הַמָּאוֹר בַּחַיִּם;
בְּאָשֶׁר הוּא נִשָּׂא בִּמְלֹא כָּל הָעוֹלָם.
לַאֲשֶׁר הוּא נִשָּׂא בִּמְלֹא כָּל הָעוֹלָם.
לַאֲשֶׁר הוּא נִשָּׂא בִּמְלֹא כָּל הָעוֹלָם.
לַאֲשֶׁר הוּא נִישָּׁא בִּמְלֹא כָּל הָעוֹלָם.
אָכְרַע לַחִיִּם. לַנְבוּרָה וְלַיִּפִי.
אָכְרַע לְכָל שְׂכִיוֹת־הַחָמְנָה. שֶׁשֶּׁרְדוּ
בּוְרִי אֲנָשִׁים וּרְלֵב זָרַע אָדָם.
מוֹרְדֵי הַחִיִּם. מִיִּד צוּיִי שַׁדִּי.
אַל אֱלֹהֵי כּוֹבְשֵׁי כְנַעַן בְּסוּפָה. –
אַל אֱלֹהֵי כּוֹבְשֵׁי כְנַעַן בְּסוּפָה. –
אַל אֱלֹהִי כּוֹבְשֵׁי כְנַעַן בְּסוּפָה. –

אוריסה - היידלברני 1899

#### כּוֹכְבַי־שָׁמַיִם רְחַוֹּקִים

כּוֹכְבֵי־שָּׁמֵים רְחוֹקִים, כּוֹכְבֵי שָׁמֵים כֹּה קְרוֹבִים, אוֹרוֹת רְחוֹקִים־רְחוֹקִים מַעַיִן בָּהָם מִּתְבּוֹנֶנֶת, אוֹרוֹת קְרוֹבִים־קְרוֹבִים לְלֵב הַמִּתְבּוֹנֵן בְּהַמָּה ! אֵיפֹה אֲנִי רְאִיתִיכֶם, וְאֵיפֹה זֶה לֹא רְאִיתִיכֶם, בְּצַצְיִדִי בָּאָרֶץ הָרְחָבָה, בִּמְלֹא כָל הָאָרֶץ תַּנְּדוֹלָה, בְּצַצְיִדִי בָּאָרֶץ הָרְחָבָה, בִּמְלֹא כָל הָאָרֶץ תַּנְּדוֹלָה, בְּצַעֲיִר בָב וּתְמִימִים, אֲשֶׁר מִמָּנוּ יָצָאתִי עָשֶׁא בַּלֵב כְּמִכְמֵנִים אוֹצֵר הַכֹּחוֹת הַשְּמוּנִים, שְׁפֵע כֹּחוֹת נְעוּרִים חּוֹסְסִים בְּעֶצֶם יִפְעָתָם. עַד שֶׁהנַעְתִּי לְכָאן, עַד שֶׁעְמֵדְתִּי... לֹא עָיַף אַף לֹא יָנֵעַ מִמֵּעִשׁ– בְּאֶמְצֵע הַדֶּרֶךְ מִלֶּכָת.

בּוֹכְבֵי שְׁמֵי־צָפּוֹן הָרוֹמְוִים זֶה אֶל זֶה קְרוֹת חֲרִיפּוֹת בְּלֵילוֹת סְתָּוִים אֲרָכִּים כְּוִקִים שֶׁל עֵינֵי וְאַבִּים יִּבְּלִילוֹת סְתָּוִים אֲרָכִּים כְּוִקִים שֶׁל עֵינֵי וְאַבִּים יִּבְּלֵילוֹת סְתָּוִים אֲרָכִּים כְּוִקִים שֶׁל עֵינֵי וְאַבִּים יִּבְּלֵילוֹת קָבֶלְיָה. אֶבֶץ הַיִּפִּי הַנּּגָּה, כְּרְאוֹ לִי וְלִבְּבוּנִי בְּמַבָּט קְרוֹבִים־רְחוֹקִים בְּמַרְאוֹת בִּפִּוֹן. בְּיִבְים בְּמִבְּט מְרוֹבִים־רְחוֹקִים בְּמַרְאוֹת עִּפְּוֹן. אַנְיִים בְּפִּנִים וְּדְתּיִם נְּבָּטִים מִתְבּוֹנְיִים בְּמַרְאוֹת עִינִים בְּמִיִם הָּשְׁבִים בְּמִיִם אֲחִתֵי פַּלְצוּת מִקּדֶם. עִינִים בְּמִים שְׁדִירִים וְרָעִים בְּמִיִם שְׁלִיים בְּמִיִם וְרָעִים בְּמִינִם וְאָרֶץ בַּשָּׁפִים אֲדִיוִן צְיִייִם וְרָעִים בְּמֹלְיִים בְּמִלְים עֲבִיוֹן צְיִירוֹת בְּכֹחוֹת בְּמִלְים בְּמִלְים וְמַעֵּלוֹמוֹת

the Torah of my fathers from your adorers' cult. Look you upon me! Because I have gone my way farther than all others before me and to come,

in the path where man, death-doomed, must stray—therefore I am first among those who return to you, in a moment when I loathed death-throes forever, my vital soul, to earth cleaving, burst the chains that bound it.

Passions suppressed in men of failing strength, from out the cage of centuries, spring to life.

The light of God is mine! cries every bone within me, Life, ah life! each limb, each vein cries out.

40 The light of God and life!

And I come to you.

I come to you, before your statue kneeling,
your image—symbol of life's brightness;

I kneel, I bow to the good and the sublime,
to that which is exalted throughout the world,
to all things splendid throughout creation,
and elevated among secret-mysteries of the Cosmos.
I bow to life, to valour and to beauty,
I bow to all precious things—robbed now

by human corpses and the rotten seed of man, who rebel against the life bestowed by God, the Almighty—the God of mysterious wildernesses, the God of men who conquered Canaan in a whirlwind—then bound Him with the straps of their phylacteries...

1899

### Shaul Tchernichowsky

Stars of the Skies

Stars of the skies so distant, stars of the skies so near,
Lights so distant, distant, from the eye that gazes at them,
Lights so near, so near, to the heart upon them gazing!
Where is it I have seen you and where have I not seen you

On my way through this broad earth, through all the earth's great fulness,

On my humble, humble path from my tranquil village birthplace,
That home of good kind people, the fields whence first I wandered—
A youth who wove within him unspoken dreams not granted,
His heart a treasure trove of secret hidden forces,

A wealth of brimming forces at the summit of their splendour— Until I reached this place, until I stopped—not tired, Nor weary of my travail, midway along my journey.

Stars of the northern skies, such chill sharp winks exchanging, Like sparks in the eyes of wolves on long, long nights of autumn,

- Above Kyrelia's forests, in the land of wistful beauty,
  That called to me and warned me with a glance both near and distant
  Among the gloomy pines in the blast of northern tempests
  Standing dense and clustered and staring into mirrors
  Of holy lakes that age in frames of dampened rockbanks,
- Standing dense and crowded, gripped by primal trembling
  Since the day that earth and heaven wrought spells so strong and evil
  In words forming and performing of ancient incantation
  In mighty forces fettered in words that were still young then
  When first were framed world's wonders and their mysterious
  secrets.

(10)

בּוֹכְבֵי עַּרְבוֹת אוּקְרִינָה: כּוֹכָבִים כֹּה יָפִים עֲצוּבִים !
כּוֹכְבֵי עֵּרְבוֹת אוּקְרִינָה: כּוֹכְבִים כֹּה יָפִים עֲצוּבִים !
הַמַּרְאוֹתְכֶם לְעִתִּים כֹּה קְרוֹבוֹת אֶת וִירְכֶם מִתְחַלֵּף !
הַמַּעַם יָם־הָאוֹקְנִוֹס שֶׁל הָעֲשָׁבִים הַשִּׁוֹטִים:
יָרֹק רֵיחָנִי וּמָלַא שֶׁפַע הַחַיִּים הַפְּרָאִים.
פַּעַם יַם־אַל מַכָּה גַּנִּים שֶׁל דָּנָן מְשַׁנֵּה וְּנְנִיוֹ
יָרֹק, כָּטָף וָכָתָם וּבַבְּרָכָה הַמְשְׁלֵּשֶׁת:
בַּרְכָה הַמְשְׁלֵּשֶׁת:
פַּעַם מֶרְחַבְיָה לְלֹא נְבוּל וּתְחוּם אֵין מִסְנָרֵת לַפָּרָא.
פַרַם מֶרְחַבְיָה לְלֹא נְבוּל וּתְחוּם אֵין מִסְנֶרֵת לַפָּרָא.
פַרַם מֶּרְחַבְיָה לְּלֹא זְבוּל וּתְחוּם אֵין מִסְנֶרֵת לַפָּרָא.
עַר שֶׁיְבְשׁוּ דְּמֵי אַחַת – נְנָּרִים דְּמֵי אָמָה אַחֶרָת.
עַר שָׁיִבְשׁוּ דְמֵי אַחָּה הָאַחָם.

כּוֹכְבֵי שְׁמֵּי־קְּרִים שְׂאוּ בִּרְכָתִי ! יְרִיעֵּת קְּטִיפָּה מֵשְּׁחִירָה עְשׂוּ מִסְגַּרְתְּכֶם הַנָּאָה. הֵיָם. הַיַּעֵר וְהַפֶּלֵע הַפֶּה מִתְגַּעְגִּעִים עֲלֵיכֶם לְשִׁיחַ־הַעֲלוּמוֹת־זְהָּרְכֶם. עת יְשַׁעֲשֵׁעַ הַיֶּם הְּמִּנַתְּכֶם בְּחֵיקוֹ בִשְׁנְתוֹ. אוֹ בַהְרִימוֹ שִׁיא גַּלְיוֹ וּמִשְּׁבְּרֵי אוֹנוֹ שָׁמָיְמָה. כְּבִּי בְאִבִּי, לֶב־עֶלֶם בְּעֶצֶם תִּפְרַחְמוֹ הַנָּאָה. מָלֵא כּוֹכָבְיוֹ שֶׁלוֹ. מָלֵא שִׁיר עֲתִידוֹתִיו ! בַּמָה מֵהֶם נָפְלוּ כָבוּ לְלֹא אוֹר וְכַמָּה כְּבָר כָּהוּ בְּמִה וְכָמָה עוֹד נוֹצְצִים רְחוֹקִים־רְחוֹקִים מְּיִים. בְּמוֹר חֲלוֹם עָבַר וְחָלֵף, בְּקְסֶם נְעוּרִים בְּרִיאִים. בְּאוֹר חֲלוֹם עָבַר וְחָלֵף, בְּקְסֶם נְעוּרִים בְּרִיאִים.

פּוֹכְבֵי לֵיל יָם הַתִּיכוֹן, פּוֹכְבִים – אֵלֵי יְמוֹת־קֶּדֶם וּ אֵין בְּעוֹלָם כְּמוֹתְכֶם לְיֹפִי וּלְזֹהֵר־הַפְּׂדֶשׁ. אָם כּוֹכְבִי עוֹלָם פְּסוּלִים מֵאַבְנֵי חֵן מִבְּרֶקָת. אַתֶּם הְשָׁלְּים הַבְּכוֹרִים בֵּין אֵלֵי מֵים וְיַבָּשֶׁת. אַתֶּם נְטַעְתֶּם בָּאָדֶם רוּחַ גְּבוּלָה וְדָעֵת: חַכְמִי בָבֶל וְיַכִשְּׁדָאִים׳ שָׁמְעוּ בְּרֹן גַּלְגֹּלֵיכֶם. מֹד צֵרוּפִיהֶם גַּם גִּלוּ – סוֹדוֹת רְאשׁוֹנִים לַשָּׁבַע. לִמְצֹא דֶרֶךְ בַּיָּם לִּקְרֵאת תַּעֲלוּמוֹת הָעוֹלָם. צֵאת מִמִּסְנֵּרֶת גַּן־עָדְנוֹ וּלְהַרְחִיק וּלְהַרְחִיב וְּבוּלוֹתָיוּ. צֵאת מִמִּסְנֵּרֶת בַּן־כִּוֹל – הַם עְשוֹּהוּ הָיאָדָם׳.

פּוֹכְבֵי אֶרֶץ יִשְּׂרָאֵל ! בְּיוֹם בְּרֹא אֶרֶץ וְשָׁמֵיִם פָּהֵן כִּבְיָכוֹל בַּלְּדֵשׁ וְעָלֶיוֹ הָאֵפּוֹד וְהַחשֶׁן אַפָּם הֲיִיתֶם קְבוּעִים עַל אוֹתוֹ הַחשֶׁן, אַמַּמָה ! פּוֹכְבֵּי אֶרֶץ יִשְּׂרָאֵל, פּוֹכְבֵי סָבָא יִשְּׂרָאֵל ! בָּלְימֵי חֵיֶּיו עֲלֵיכֶם אֲבוֹת הָאְמָּה לְעֵדוּת. מָמְּסִלּוֹתִיכֶם אֵךְ אַפֶּם נִלְחַמְּמֶם לוֹ בִּימֵי כֶּלֶם. אַפֶּם רוֹאִים בְּעָנִיד. בָּכֶם נִצְמְדוּ יַחַד אולֵי רוֹאִים אַמֶּי לֵּן הַחָּיִיוֹ בְּנִירוֹ . הַנִּירוֹ ! מָלְי רוֹאִים אַמֶּם נִם עַתָּה עֲתִידוֹ, הַנִּידוּ:

פּוּכְבֵי אוֹר אֲשֶׁר מֵעֵבֶר תְּחוּם בֵּין־הַמַּהְפָּכִים בַּנָּנֵב !

הָּנֵּה תִּפְּצֶרֶת יִהַּצְּלֶב הַדְּרוֹמִי, וְהָנֵּה אֵנְדוֹת הַפְּלֶאִים,

יְפַת הָאַנְדוֹת שֶׁהְתְּיל לִרְלְם הָאָדֶם הָחָדִישׁ.

מְי הָאוֹּלְיְנוֹס הָעֵתִּיל לִרְלִם הָאָדֶם הָחָדִישׁ.

וְדֵׁלְ הַשְּׁמִים הַשָּׁלְוּף. זֶה בּוֹדֵד צְיִרִירִי מִתְּחַת.

יְמֵה אָח לוֹ עֲרִירִי מִמְּעֵל – וְאֵין בִּלְתָּם. אֵין בִּלְתָּם בְּעוֹלֶם.

יְמֵה אָפִיִים. בְּבָּדִים, עֲכוּרִים, וְשׁוּב תַּחְבֹּלְנָה אוֹקְיָנוֹס.

מָמֶשׁ בִּבְאוֹתוֹ יוֹם נָּדוֹל, בּוֹ בָרָא צוּר בּוֹרֵא הָעוֹלֶם

יְמֵה הַשָּׁמִיִם וְהַמֵּיִם עַל פְּנֵי גוּשׁ הָאָרֶץ הַנְּדוֹל.

יְתַבּוֹכְבִים תְּמֵהִים לַתִּהוֹ וָבֹהוּ בָּאָרֶץ.

Stars of Ukrainian steppeland, so beautiful and mournful; Stars of the green expanse, why so sad and mournful? Is it from seeing your furrows changing shape so often? Now a sea, an ocean, of frolicking weeds and grasses, Scented green and flowing, abounding with life's own wildness;

Now a tossing ocean of corn in changing colours:
Silver, green and orange, all in the threefold blessing
Of rains and of the plough and of the scythe of iron;
Now a boundless span, placeless with no border,
Soil of mighty battles, of human fields of slaughter—

Here the blood of one people dries, and another's blood starts flowing, And before one field is quenched, the next's already thirsting.

Stars of Crimea accept my blessing! A tent of blackened velvet Has wrought your lovely framework. The sea, the rock, the forest All yearn in longing for you, for your secret speech of radiance.

Or lifts its peaks of waves and breakers to the skies,
Is it not of you it dreams? Is it not for you my heart longed,
The heart of a youth still green, at the height of early blossom,
Full of stars of his own, full of the song of his future?

Some fell dead and lightless, and some have already darkened
In the evil mist that spreads across the breadths of life.
And some, yes, some still twinkle, far distant, and illumine
With a light of dreams gone by, with the charm of healthful youth.

Stars of Mediterranean night! Stars—Gods of days of old!

Nothing in the world can equal your beauty, your holy radiance.

If the stars of the world are sculpted of precious stones of agate,

Then you are tiny suns, panes in the sky's deep sapphire.

You are the firstborn gods among gods of sea and land.

It was you in man implanted the spirit of knowledge and courage:

The wise of Babylon and the Chaldees heard the singing of your circuits And divined their combinations, the first of nature's secrets;

It was you inspired courage in those of Sidon and Canaan
To find a way across the sea, into the world's dark mysteries,
To leave their Garden of Eden, to extend and expand its boundaries.

60 Though man appeared to create—it was they who made him 'Man'.

Stars of the Land of Israel! The day earth and heaven were made, It is said He appeared in holiness, dressed in ephod and in breastplate. And you were fixed on that breastplate—you and only you! Stars of the Land of Israel, stars of Grandfather Israel!

LS All his days are engraved on you, for you looked down upon him. The fathers of the people raised their eyes to you for witness. You alone, from your orbits, in ancient days fought for him, You beheld his battle, you beheld his greatness, You behold his misery. In you are joined together

Past and present and future. Oh, you who see so far, Perhaps even now you behold his future, speak:
What is then the vision and when its end, oh speak!

Stars of shining light past spheres of southern tropics! Here the 'Southern Cross', and here the great Cantabros.

75 The first appears in glory—here began the wondrous legends,
The most beautiful of legends that the new man started weaving.
Waters of the ancient ocean—a tray of molten lead,
And transparent fineness of skies. One alone and lonely below,
And its brother lonely above. Without them there is nothing.

Schools and schools of waves, mighty currents rising,
Languid, heavy, murky, and again the ocean gleams
Just as on that first great day, when the world's Creator made
The heavens and the waters of the face of earth's massed hugeness,

And the stars looked down in wonder at the chaos on the earth.

כּוֹכְבֵי הַפַּמְפָּה הַנְּדוֹלָה, צֵרוּפִים מְשֻׁנִּים לִי וָרִים !
כּוֹכְבֵי אֶרֶץ וְשְׁמֵים חֲדָשִׁים, אֲנִי לֹא יְדַעְתִּי,
מְאוֹרוֹת מֶרְחַבְּיָה אֲיְמָה, עֵדִים אַחֲרוֹנִים לְכֹחַ
טֶבֵע יוֹצֵר אַיְתָנִים, אַתָּם רְאִיתֶם פֹּה תוֹעִים
פִּלְצִי הַנְיָה מִבְּרַאשִׁית, הַדֵּר מִפְּלֶצֶת הָאֵימִים
בְּקֶסֶם עֲתֶרֶת אֱיְל בַּיְצִירָה טֶרֶם שִׁכְלוּלָה,
אַתֶּכ מִץ אֲנִי חוֹבֵב, אַךְ לִבִּי נִמְשֶׁךְ אַחַרֵיכֶם,
אָתְכֶם אֵן אֲנִי חוֹבֵב, אַךְ לִבִּי נִמְשֶׁךְ אַחַרֵיכֶם,
וְאֵיֶנְם וְתַעֲלוּמוֹת הַרַיִּתְכֶם.
וְאַשֶׁר יִתְנַב וּבָא עִם בּוֹאֲכֶם אֶל הָרָקִיע:
בְּאָלוּ הַיִּתַם אַךְ נַרוֹת־נְשָׁמָה לְעוֹלְמוֹת שֵׁמֵתוּ.
בְּאָלוּ הַיִיתַם אַךְ נַרוֹת־נְשָׁמָה לְעוֹלְמוֹת שֵׁמֵתוּ.

כּוֹכְבֵי שָׁמֵים חֲבִיבִּים, כּוֹכָבִים שֶׁאָהֲבָה אִמִּי ! אֶפֶס אֶת שְׁמוֹתָם קַבּּלְתִּי מֵאָבִי תַּנּוֹדֵד בִּנְעוּרָיו בְּלֵילוֹת לַיִץ וּסְתָּו, בִּנְתִיבוֹת רַחֲבוֹת הַמַּסְלוּל בֵּין הַדְּנִפֶּר וְהַדּוֹן, בִּין יָם אֲזוֹבִי וְהַשָּׁוֹר. הוא יְדַע שְׁמוֹתָם שֶׁשֶּׁמֵע מִפִּי לְשִׁישִׁים טְשׁוּמָקִים, הָבְאָה לִי 'אָלֶף' וְיתָר, 'עֲנֻלָה גְּדוֹלָה' וּיְקְטַנָּה'. 'מֵאָה הַיְקוֹדִים' וְנוֹמֵר, עַד 'דְּרֶךְ עִיר יְרוּשָּׁלַיִם' -שֵׁמוֹת פְּשׁוּטִים וְמְשָׁנִי הַדּוֹר הַמְּפְלָנִים שֶׁל הָאֲנָשִׁים הַפְּשׁוּטִים וְזְקְנֵי הַדּוֹר הַמְּפְלָנִים שֶׁל הָאָנְשִׁים הַפְּשׁוּטִים וְזְקְנֵי הַדּוֹר הַמְפְלָנִים אֶת אַהַבָּתִי לָכֶם, כּוֹכָבִים רְחוֹקִים-קְרוֹבִים. בְּרוּכִים לִי כִּלְּכֶם הֵּיוֹ בַּאֲשֶׁר תִּהְיוּ, חֲבִיבִים!

ירושלים, אלול תש"ג

Stars of the ranging pampas, figures strange and alien!
Stars of new lands and skies, that I have never known,
Lights of dread expanses, last witnesses of nature's forces
Forging the mighty beings that you saw wandering here,
Those marvels of first existence, glorious and dreadful monsters,

You beheld the dying of those giants of enormity.
You I do not like, but my heart is drawn towards you,
Towards the wonder of your riddle and the mystery of your being.
And from somewhere a silent sorrow strokes the shrinking heart

75 That starts to steal away with your entering the heavens:
As though you were only candles of memorial for worlds long dead.

Stars of beloved skies, stars that my mother loved!

Did I receive their names from my father's youthful wanderings

Through nights of summer and autumn along the broadtracked roads

Between the Dnieper and Don, between Black and Caspian Seas?
He knew their many names, all heard from greyhaired travellers;
Showed me 'Alpha' and 'Omega', 'The Great Bear' and 'The Hunter'.
'The Hundred Points of Fire', and 'The Way to the Holy City',—
Simple names and strange that lived their lives in memories

Of simple minded people and the generation's elders
Among names of primitive stars. From my father and my mother
I got my love for you, stars so near and distant.
And I send my blessing to you wherever you are, my friends!

Translated by Richard Flantz

ווילנע

Moyshe Kulbak (1896-1940)

.1

אויף דייגע מויערן גייט ווער אַרומעט אין אַ טלית. 🥄 אוי ביינאַכט איבערן שטאָט איז ער אָליין אַ טרויעריקער אויף. ער האָרכט: די אַלטע אָדערן פון שאַרע דורכהויפן און קלויזן וואַכן, קלינגען, ווי אַ הייזעריקע האַרץ אַ שטויביקע. : דו ביסט אַ תהילים אויסגעלייגט פון ליים און אייזן אַ תפילה איז אַיעדער שטיין. אַ ניגון יעדע — וואַנט. ווען די לבנה רינט אַראָפּ אין דיינע געסלעך פון קבלה. און ס׳בלייכט אַרויס די נאַקעטע און מיאוס־קאַלטע פּראַכט. דיין פרייד איז טרויער -- די פרייד פון טיפע בעסער אין קאפעליע, יום־טובים זיינען די לוויות. און טרייסט — די קלארע, לייכטנדיקע ארעמקייט, ווי שטילע זומער־נעפּלען אויף די ראָגן פון דער שטאָט. דו ביסט אַ טונקעלע קמיע איינגעפאַסט אין ליטע. פאַרשריבן גרוי־און אַלט אַרום מיט מאָך און מיט לישייעס; אַ ספר איז אַיעדער שטיין, אַ פּאַרמעט — יעדע װאַנט. צעבלעטערט סודותדיק און אויפגעעפנט אין דער נאכט. ווען אויף דער אלטער שול. א וואסערטרעגער א געפרארענער. דאָס בערדעלע פאָרקאַשערט, — שטייט און ציילט די שטערן.

.2

ביינאכט איבערן שטאָט בין איך אַליין אַ טרויעריקער אויף:
ניטאַ קיין קלאַנג. עס גליווערן די הייזער — קופעס שמאָטעס.
נאַר ערגעץ הויך אַ חלבדיקע ליכטל טריפט און פּלאָטערט. —
עס זיצט אַ בעל־מקובל איינגעיועבט אין בוידעם.
ווי אַ שפין, און ציט דעם גרויען פאָדעם פון זיין לעבן:

איז ווער פאַראַן אַרום אין ווייטער, קאַלטער פּוסטעניש,
וואָס מיר. פאַרטויבטע, הערן די פאַרלאָרענע געשרייען?
און סישטייט פאַר אים רזיאל בלייאיק אין דער טונקלקייט
מיט אַלטע, פּאַרמעטענע פליגלען אָפּגעקראַכענע,
מיט אַלטע, פּאַרמעטענע פליגלען אָפּגעקראַכענע,
און אויגן — גריבער אָנגעפילט מיט זאַמד און שפּינוועבס:
ביטאָ. חוץ טרויער איז שוין גאָרניט מער פאַראַן!...

#### Vilna

Someone in a prayer-shawl is walking over your ramparts, Gloomy, and the only walker in the nightly city. He listens: The old veins of gray courtyards and synagogues Are awake and astir like a hoarse and dusty heart. You are an open psalter cast in clay and iron; Every stone is a prayer, every wall is a chant, When moonlight oozes down to your Caballah streets, And the cold and ugly splendor bleaches forth, naked, Your joy is sorrow—the joy of deep basses In orchestras, your funerals are festivities, And solace—the clear and radiant poverty, Like quiet summer-fogs on the city's corners. You are a cameo darkly set in Lithuania, Written gray and old in moss and lichen; Each stone a scripture, each wall a parchment, Secretly opened and consulted at night, When a frozen water-carrier, his beard tucked in, Stands at the ancient synagogue and counts the stars.

Gloomy, I, the only walker in the nightly city.

No sound. The houses freeze—heaps of rags,
But somewhere aloft, a tallow candle drips and flickers,
A Cabbalist is sitting in an attic, woven fast,
Like a spider, and drawing the gray thread of his life:
Is there anyone in the vast cold wasteland
Whose lost shrieks we, the deafened, hear?
And before him, in the darkness, Raziel
Stands leaden, with old and threadbare parchment wings,
And eyes that are graves choking with sand and cobwebs:
Gone. Sorrow is all that abounds!



דאס ליכטל טריפט. עס הארכט דער גריגער ייד פאַרשטייגערט און זויגט דאָס פינצטערניש פון מלאכס אויגנלעכער. און בוידעם איבער בוידעם עטעמט אפ -- די לונגען פון דער האָרביקער באַשעפעניש, וואָס דרעמלט אין די בערג. א. אפשר ביסטו, שטאָט, אַ חלום פון אַ בעל־מקובל. וואָס שוועבט אַ גרויע אין דער וועלט, ווי שפּינוועבס אַנהייב יִעסיען.

דן ביסט אַ תהילים אויסגעלייגט פון ליים און אייון, : און דיינע אותיות וואָגלען, בלאָנדושען אָפּגעקראַכענע יידן שטייפע, ווי די העלצער, ווייבער, ווי די לעכלעך ברוים: קאַלטע, סודותדיקע בערד, די פּלייצעס אויסגעהאַמערטע. און אויגן וואקלענדיקע. לאנגע. ווי די שיפלעך אין א טייך יידן דיינע ביי אַ זילבערדיקן הערינג שפעט ביינאַכט שלאָגן זיך על־חטא: אָ, גאָט, מיר זינדיקן, מיר זינדיקן... און די לבנה. ווי א וויים אויג. אדורך די שייבלעך גלאצט – דאָרט זילבערן זיך שמאַטעס אָנגעהאַנגען איבער שטריק, די קינדער אין די בעטן - געלע, גליטשעוודיקע ווערעם. און מוידן האַלב שוין אויסגעטאַן מיט לייבער. ווי די ברעטער שמאַלע, ווי די גאָסן זיינען דיינע כמורנע יידן: שטומע שטערנס, ווי די ברייטע, גליווערדיקע ווענט פון שול־הויף, און ברעמען מאַכיקע, ווי דעכער איבער דיינע חורבות. דו ביסט אַ תהילים אָנגעשריבן אויף די פעלדער. און ווי אַ ראָב זינג איך פון דיר ביים שיין פון דער לבנה. ווייל קיינמאל איז די זון ניט אויפגעגאנגען אין דער ליטע.

דיין פרייד איז טרויער — די פרייד פון טיפע בעסער 🗀 דיין אין קאַפּעליע, אַ שוואַרצער איז דיין שטילער פרילינג. : ביימלעך וואַקסן פונעם מויער. גרעזער פון די ווענט דאָס גרויע בליעכץ קריכט פאַרשלאָפן פונעם אַלטן בוים און בלאָטִיק שטייט די קאַלטע קראָפּעווע שוין ביי דער ערד. נאָר קויט און אייביק גליווערדיקע ווענט אין נעץ. און ס׳טרעפט ביינאַכט, אַ ווינטל טוט אַ טריקן שטיק און דאַך. און אַ געשטאַלט פון טראָפּנוואָסער און לבנה־שיין שלייכט דורך די גאסן זילבערלעך און ציטערדיק פאַרחלומט – סיהאָט די וויליע קיל און נעפּלדיק זיך אויפגעהויבן, און פריש, און נאַקעט־הויל. מיט לאַנגע, וואַסערדיקע הענט. אַריין אין שטאָט. די בלינדע שייבלעך קוקן אויסגעקרימט. די בריקלעך רונד איבערגעוואָרפן אויף די מויערן. אָ, קיינער וועט ניט עפענען אַ טיר. אַרויסשטעקן דעם קאפ צו דער וויליע אין איר דינער. בלויער נאקעטקייט. עם שטוינען, זוי די בערג ארום. די מויערן מיט בערד. און שטיל. און שטיל --

77 ביסט אַ טונקעלע קמיע איינגעפאַסט אין ליטע. : און ס׳טליען קוים געשטאַלטן אין דיין אומרואיקן גרונט די ווייסע, בלאַנקע גאונים פון ווייטער ליכט, ; מיט ביינער שמאָלע, האַרטע, אויסגעשליפענע פון מי דאָס הייסע, רויטע העמדל פונעם שטאָלענעם בונדיסט: דער בלויער תלמיד זיצנדיק ביים גרויען בערגלסאו. און יידיש איז דער פּראָסטער קראַנץ פון דעמבנבלעטער אויף די אַריינגאַנגען די הייליק־וואַכיקע פון שטאָט. - דאָס גרויע יידיש איז דאָס ליכט, וואָס פינקלט אין די פענצטער אָ, ווי אַ גייער ביי אַן אַלטן ברונעם אונטערוועגס. זיץ איך דאָ און האָרך די רויע. שטים פון יידיש. און אפשר רוישט עס אַזוי שטאַרק דאָס בלוט אין מיינע גלידער ז איך בין די שטאט! די טויזגט שמאלע טירן צו דער וועלט. די דעכער איבער דעכער צו דעם בלאטיק־קאלטן בלוי. איך בין דער שוואַרצער פלאַם, וואָס לעקט דאָ הונגעריק די ווענט און גליט אין שניידיק־שאַרפן אויג פון ליטוואַק אינדערפרעמד. !איך בין דאָס גרוי! איך בין דער שוואַרצער פלאַם! איך בין די שטאָט

The candle drips. The green and stony Jew is listening And sucking darkness from the angel's sockets, And garret over garret draws a breath—the lungs Of the hunch-backed creature drowsing in the mountains. City, you may be a Cabbalist's gray dream, Drifting through the world like early webs in autumn.

You are a psalter cast in clay and iron, And your faded letters range and ramble: Men stiff as wood, and women like loaves of bread, Cold, mysterious beards, the shoulders hammered out, And long eyes wobbling like skiffs on a river— Your Jews buy a silvery herring late at night, Beating their breasts: Oh God, we sin, we sin... And the moon, like a white eye, ogles through the windows— Where the rags turn silver as they hang on ropes, The children in the beds—yellow, slimy worms, And virgins, half undressed, with bodies like planks— Narrow as the alleys are your gloomy Jews: Mute foreheads, like the wide and rigid walls of your synagogue, And eyebrows, mossy, like the rooftops of your ruins. You are a psalter written on the meadows, And like a raven I sing about you in moonlight, For never has the sun gone up in Lithuania.

Your joy is sorrow—the joy of deep basses In an orchestra, your quiet spring is black. Saplings grow from the rampart, grass from the walls; The grass blossoming drowsily crawls from the old tree And the cold and muddy nettle stands upon the soil, Only filth and frozen walls in the wetness, And sometimes at night a breeze puffs dry and terse On rooftops, and a shape of waterdrops and moonlight Steals through the streets in silvery and trembling fantasies-The Vilna river has arisen cool and foggy, And fresh, and naked, with long and watery hands, Has risen into the city. The blind windows squint askew. The arching bridges flung upon the ramparts, And no one will open a door and stick his head out To the Vilna and her thin, blue nakedness. Like the surrounding mountains, the bearded ramparts stand agape And silent, silent-

You are a cameo darkly set in Lithuania And shapes are barely glowing on your restless ground. The white and radiant geniuses of distant light With hard and narrow bones sharpened by drudgery. And Yiddish is the simple wreath of oak leaves Over the city's secular and holy gates. Gray Yiddish is the candle glinting in the windows— Just like a peddler stopping at an ancient well I sit and listen to the harsh voice of Yiddish. I am the city! The myriad narrow doorways to the world, Roofs upon roofs toward cold and muddy sky. I am a black flame, starving, licking up the walls, And gleaming in the sharp and cutting eyes of Jews abroad. I am the grayness! I am the black flame! I am the city!

And on the ancient synagogue, a water-carrier, Frozen, his beard tucked in—He stands and counts the stars

אויף דער אַלטער שול אַ װאַסערטרעגער אַ געפראַרענער. 11% דאָס בערדעלע פאַרקאָשערט — שטייט און ציילט די שטערן. Chaim Nachman Bialik

## אֶחָר אֶחָר וּבְאֵין רוֹאֶה

אָחָד אָחָד וּבְאֵין רֹאָה, כַּכּוֹכְבִים לְפְנוֹת שְּׁחַר, כָּבּוֹ כְבִים לְפְנוֹת שְׁחַר, כָּבּוֹ שְׁכִּיוֹ דִּנְיִם; כְּבּוֹ שְׁפִּוֹנִי נַיְּכְלוֹ בְּיָגוֹן דּוֹכְם; אַךְ עוֹד הָאַחַרוֹן כָּמוֹם עִּמִי, וְהוֹא נַהַמֵּת כָּל־חַיֵּי, לֹא יַחְרִישְׁנָה הַמּוֹן יוֹם וְכָל־שְּׁטִן לֹא יַכְחִידָנָה. אַשֶּׁר אִיחַב־נָא עוֹד בְּעֵינֵי אֱלֹהִים וְלִפְנֵי נְטוֹת יוֹמִי, אָם בְּהָקִיץ וְאִם בַּחַלוֹם, אַךְ לוֹ עוֹד כַּצְם אָחָת. אָהָה, לוֹ אַן הַפְּצַם, וְלוֹ רֵק צִד־אַרְגִּישָה. יִשְׁרָה, בְּלְל־יִקְרוֹ חָזוֹן קדְמַת יַלְדוֹתִי יִשְׁרָרָנִי בְּמְלֹא מְתְקוֹ הָרִאשׁוֹן,

אָמָנֶם נְגֹאֵלוּ צַתָּה חַיֵּי (אַחַלֵּל בְּמוֹ־יָנִי רֹאשׁ נִּוְרִי שְׁכַחָתִּי הַמְּסְלּוֹת לַאלֹהָי וְשְׁצֵרֵי רַחַמְיו לֹא אָדְפֹּק, אָוְנֵי אֲטוּמוֹת לִּקְרִיאוֹתְיו וְעֵינֵי צֲצוֹמוֹת לְרְמְנֵי קְדְשׁוֹ, לְאֹ־יַכִּירַנִי עוֹד צִיץ הַבָּר וְשְׁבֹּלֶת שֶּׁנָה לֹא־הְּבְרְכַנִי, לֹא־יַכִּירַנִי עוֹד צִיץ הַבָּר וְשְׁבֹּלֶת שֶּׁנָה לֹא־הְבָרְכַנִי, נְזֹרוֹ מַצְּלֵי חָוְיוֹנוֹתַי וְרוֹחִי הַתְּבַּכְּה לִי: נְאלֹם בְּאַחֵד הַמְּקוֹמוֹת, בְּחֵיק תַּבַל וּבְאוֹצֵר עוֹלָם, הַלֹא שְׁמוֹנָה צִד־הַיוֹם בְּצֵינָה וּבְצֶעֵם הְּמָּה, הַמוֹתָם צֵּל יְמִין צֶּלְיוֹן, דְמוֹת יַלְדוֹתְי הַקְּרוֹשָׁה, נְמִוֹת בַשְּחַר בַּמְּרוֹם, עוֹד תִּוְרַח אַלֵי מִמִּשְׁבַּצְהָּה, צִפִּיָּה הַלִּכוֹתִי מִמֶּרְחָק וְלְלֹּדְצְנֵדִי תִּסְפֹּר, לֹי יִרְצֵד צִּפְצַבָּה וְעָלִי עָּרְנָת וְהָּרָה:

וְגוֹף מְכֹרוֹתֵי הָרָחוֹק. נְאוֹת יַלְדוֹתִי וֹמְסְגּרְתָּה. צַפַר שֶׁרְשִׁי, מַשְנַן רוּחִי, נְצִים גַּעְגוֹצֵי וְהָגִיוֹנֶי, פָּנֵת יִקְרַת־לִי צֵל־פְּנֵי תַבֵּל וּתְרוּמַת צַפְּרוֹת אָרֶץ: אַין רַשַנָן לִי מִירַק דְּשְׁאוֹ וְאֵין מְתוֹק לִי מִתְּכַלֶת שְּׁבְּיוֹ : וְכְרוֹ פַיַיִן הַטוֹב לא־יָפוֹג לָצֵד מִדְמִי. יּבְלָבִּי יַלְבִּין נָצֵח וֹךְ שִׁלְגוֹ הָרָאשׁוֹן נוף מוֹלַדְתִּי. מְלוֹן רַאשִׁיתִי וְרֹאשׁ מַּרְאַה צֵינְי. חָבֶל שַאַנָן ובוֹדַד. צָנוּע בְּיִפְעַת עַלוּמְיוּ. שְּפוּן הָרִים וִיפֶּרִים וּצְעִיר שְׁמֵיִם וָאָרֵץ. מְשֵּלֶח שְבִילָיו בַּצַמְקִים וֹמְשְׁעוֹלָיו בְּקַמוֹת וָהָב וְחֹרֵז דּוּמֶם יָמִים וְלֵילוֹת, מוֹצְאֵי בֹקֶר וְעָּרֶב — הַלֹא גַם־הוֹא, בַּאֲשֶׁר הוֹא שָם צַל־פְּנֵי תַבַּל אָרֶץ. וּלְכָל־פָּתוּחָיוּ יַחַד וּלְצֶצֶם זִיווֹ הָרָאשׁוֹן. בַּאֲשֶׁר חָרָתַתּוּ מַאָּז בְּנַפְשִׁי אָצְבַע אֱלֹהִים נַצַלְמָה. וְכַאֲשֶׁר אֶשֶּׁאָנוּ בְלְבִּי עַד יוֹם אַחֲרוֹן וְלִקְצַה אָרֶץ. בְּנָג אָבִיב אוֹ בְהִיר קָיִץ, נוּגֵה סְמָו אוֹ צֵו חֹרֶף – עוֹדֵנוּ תַמִים כָּהִיוֹתוֹ. קוֹפֵא אֶל־יְקוֹמוֹ סָבִיב. שוֹקַט אָל־זָהֲרָיו יוֹמָם וְאָל־רָזֵי רָזָיו לָיִלָּה. נוֹצֵר רוּם אַפִּי הַשְּהוֹר וְשׁוֹמֵר חֶרְדַת קְרְשׁי בְּחַיק כְּל־אֶבֶן דּוֹמֶם וּרְסַתָר כְּל־פִּנָה צַמוּמָה. בְּרַעֵּד עָּלָה נִדְּף וּבְצֵל קְטֹן עָבִים נְמוֹג: עוד כָּל־יִצְרָיו צַל־מִשְמְרוֹתָם, אֹרְגִים צְלְלֵיהֶם חוֹרָי. לא־נִפָּקָד מֶהַם זַלְזַל וְאַחַת מֵרְשְׁתוֹתָם לֹא נְקְרָצָה. מַחֲבוֹאֵיהֶם מְלֵאִים עוֹד פַּחֲדֵי לְבָבִי הַמְּתוּקִים. נְצָנָגֵי חָלֹמוֹתֵי מְשְׁלָכִים מָחַת אַחַד הַשִּׁיחִים. נַם־הַרָרֵיו כָּלָם עוֹד עַל־כַּנָּם הָרָאשוֹן יַשְמֹדוּ. לסים כָּל־מַרְבַדִיהָם, רְקוּמֵי צִיצִים וּמְצִּלְפֵּי רְסִיסִים. חוֹתַם פְּעָמֵי עַלֵיהָם וְעָקְבוֹתֵי בָּהָם גוֹדְעוּ. זהַר חַיַּי הַרְאשוֹן עוֹרָנוּ שְׁפוּךְ צַל־פְנֵיהַם, 🖫 בֵּין חַגְוַיהֶם יָלִין צַר־צַּמָּה הַד מְרוּצַת נַפְּשִׁי ורותי עודנה תופה שם בתמהונה ובאלם שפתה.

Imperceptibly, one by one, like stars in the early morning, my hidden desires go out, my grief ends silently, but the last still hides within me, the howling of all my life. Not day-murmur will silence nor any devil destroy it:

- the desire to find once again before my days are over
  —whether awake or in dream, no matter if once only—
  grace in the eyes of God. Yes, let it come but once
  —what if for one short minute—the vision of my dear childhood, the morning of my life in the fullness of its first sweetness.
- Corruption eats at my life, my own hands sully my crown,
  I have forgotten the paths to my God, the ways to the gates
  of His mercy,
  my ears are shut to His call, and my eyes to His beckonings,
  I have been cast out of His sky, denied the planets of light,
  the flower of the field does not know me, the ear of corn does
  not greet me,
- my visions have gone from me, my spirit has grown estranged.

  Nevertheless, somewhere, in the lap, in the heart of the world, there where nothing is destroyed, no footstep obliterated, my childhood's sacred image keeps to this very day—like the signet ring of God—its imperishable essence.
- There beyond time's changes, unharmed and still untarnished, it shines to me from its setting as the morning star shines from the heavens, watching my ways from afar, counting my every footstep, its eyelids trembling towards me, its gentle splendour above me.
- and all that surrounds it; fountain of my spirit, soil of my roots, beloved home of my thoughts and longings, corner of the world I hold most dear, earth's best spot—nothing is fresher to me than its grasses' greenness, and nothing sweeter than the blueness of its skies.

Landscape of my beginnings, far fields of my childhood

- Its memory like good wine will never escape from the blood; in my heart, forever white, live its first lucid snows—dwelling place of my origins, my eyes' first landscape, tranquil and solitary, modest in its fresh beauty, decked with forests and mountains, and young in its earth and heavens,
- sending its paths to the valleys, its trails to the golden corn, silently stringing the days, the mornings and the evenings.

  Wherever it exists on the face of the earth, this landscape (with all its unfolding forms, in the freshness of its first splendour), which the hidden finger of God has imprinted on my soul,
- and which in my heart I shall carry to the world's last bourn, last day, spring-soft or summer-bright, autumn-sad, or winter-cold, exists in its innocence still, unchanged in the world around it, silent when bright with the day or full of night's secrets, watching over my pure breath, having my awe in its keeping
- in the hollow of every stone, in the dimness of every corner, in the trembling of driven leaves, the shadow of smallest clouds; its woods are sentinels still, weaving a web of shadows, not a single webbing is torn, not one twig missing, still are their coverts filled with the sweet fears of my heart,
- and my most tender dreams cast under one of their bushes.

  Still as in my childhood stand the mountains there,
  in their flower-woven carpets and sprinkled with the dew,
  my steps are imprinted on them and still can be deciphered,
  drenched are their valleys still with the glow of my first days,
- in their crevices linger the cries of my soul's jubilation, and voiceless my spirit there, still wanders wondering.

וּנְנֵה הוֹרֵי הַדֵּל, קּן־מִּבְּטַחִי וְאֹהֶל שְׁלוֹמִי,
מְשׁוֹן אוֹר פְּנִי־אַם, מַחָבֵא כְנָפָה וְעֵלָה,
אוֹצֵר נִיחוֹחָי נְשִׁיִּקוֹתָיהָ וּמֵצְפּוּן רֵים חִיקָה
הַלֹא גִם־הוּא בַּאֲשֶׁר הוּא שֶׁם בִּכְפַר מֶרְחַקִּים,
עוֹרָבוּ נָטוּעַ בִּמְקוֹמוֹ וּמַרְאֵהוּ כִּימֵי קֶּדֶם:
מִצְּיָר, לָבָן וְנָחְמָר, שְׁפַל גַּג וּוְצֵיר אֶשְנַבִּים,
זִיזְיוֹ רְפּוּיִים אַזוֹב וּמִבְּקִישִיוֹ יָצִיץ הָחָצִיר,
זִיזְיוֹ רְפּוּיִים לוֹ סָבִיב וּמִגְּרְשׁוֹת מְגִּדְּלֵי פָּרַעּיּ
וְהוּא נָצָב עַלְּתִּת הָעָבִים, תִּנְהַרְנָה לְפָנִיו הָשִּתִים,
זוֹהוֹא נָצָב עַלְּתִיבוֹת עוֹלֶם וְחוֹלֵם עָלֵי מִנְחוֹק,
זוֹנְה יְהָנִיד וֹנְמָלֵיו יָצִּנְמוֹ לִי דוֹמֶם,
הָגֹה יָהְנָּה־בִּי תָמִיד וּכְתָלִיו יָצִּנְמוֹ לִי דוֹמֶם,
וְכְרִי יְמַלֵּא צְפּוֹנִיו וְצֵל חַיֵּי חָתוּם בְּקוֹרוֹחָיוּ.

יַדַעָתִי כִּי רַק־אַחַת יַשְׁתְּ הָאָדָם מִכּוֹס הַוְּהָב וְחֵוֹוֹן וְיוֹ וְוֹהַר לֹא־יָקוֹם לָאִישׁ פַּצְמָיִם: כִּי מַרְאַה תְכַלָּת יַשׁ לָרָקִיעַ וְעֵין יָרֹק לַדָּשְאַ וְאוֹר גָנוּו לְמְלֹא תַבֵּל וְזִיו פָּנִים לְכָל־מַצְשֵׁי אֱלֹהִים. אָשֶׁר בַק־אַחַת תִּוְכָּה לָהָם עֵין הַיֶּלֶד - וְלֹא יוֹסִיף: וְאוּלָם בִּרְבַּת פִּתְאֹם לֵאלֹהִים, לַנְּאֲמֶן בְּצֵינָיו יִתְנָנָה. לא־תָשור עֵיִן צְנוֹרֶיהָ וְחֹנֶה לֹא־יַנְיד מוֹצְּדָה. דוקם אָצֶרָךְ־לָה וַאֲצֵפָּה. יוֹמְם וְלַיְלָה אֲיַחַלָּה. וּכְכָנוֹר צֶרוּךְ מֵיתָרִים רוּחִי נָכוֹן לִקְרָאתָה. לא־אַדַע אַיפֿה וּמְתַי. וְטֶרֶם אָבִין אֵיוֹה הַדֶּרֶךְ. וּמִי יָהִי הַפַּלְאָךְ אֲשֶׁר יָבִיא אַלַי הַבְּרָכָה – אַחַת יִנְבָא לִי לְבִּי, וְנַפְּשִׁי יוֹדַעֵּת מְאֹד, בּי־פָּלְד יִפְקְדֵנִי הָחָזוֹן וִיבְר מַאֲנַיִי יַשִּׁיגַנִי. וּלְבֹא הָרֶגַע הַנָּאְדָר, וְהָיָה כְּנִיד צַפְּצַף הַנַּצַח בַּהָבִיצוֹ עָלַי פִּתְאֹם בְּעֵד צֹהַר נִקְרַע בַּמְרוֹם --וְנִפְקַחוּ עֵינֵי וְאֹרוּ, וְזַכּוּ כְּעֵינֵי הַיָּלֶד, וּמַרְאוֹת יַלְדוּתִי כָּלָם עַל־צְבָא חַלִיפּוֹתָם יַחַד עם־בֶּל־יִקוֹמֶם סָבִיב יִנְהַרוֹּ דוֹמֶם דֶּרֶדְ נַפְּשִׁי, יָסֹלוּ צֶלַי אָרְחוֹת זְהֶרָם כַּחֲלֹמוֹת בֹּקֶר בְּהִירִים. הָרְחֹקוֹת הַּקְרַבְנָה פָתָאם. יָקִיצוּ קוֹלוֹת נְרְדָמוּ. וּגְוָנִים וְרֵיחוֹת נְשְׁכָּחִים יָקוֹמוּ שֵׁנִית לְּחְחָיָה. בק־רֶגע יִתְמַהְמַה הָחָזוֹן, וּשְׁטְפַנִי גַל־מָתְקוֹ וָאָת־כָּל־צַסִיס חַיָּי. עד הַמְצִיתוֹ, יַגְמִיאַנִי בְאֶחָת. וְשׁוֹב אָצֵמֹד נִפְעָם לִפְנֵי עוֹלָם פֶּלְאִי בְּטְהַרוֹ, גן נעול וְחָתוּם, וַרוּצֵ חִידוֹת וּפְלָאִים, לא־חָלָה בָהָם יָד וְלֹא־נְסָה אֲלֵיהָם דְבַר שְּׁפָּתִים, לָבָבִי יִּמְלַא הָמוֹן וְתִמְהוֹן אֱלֹהִים עַל־פָּנְי. בְּצִינֵי תִּוְרַח הַדִּמְעָה וּבְנַפְשִׁי תִּרוּעָה נָאֱלְמָה.

And my mother's poor dwelling, nest of my safety, tent of my peace, abode of her joyousness, her sheltering shade and wing, treasure-house of her fragrant kisses, fortress of her embraces—it, too, wherever it is, somewhere in a far village,

- atop its little hill, in the shade of a chestnut tree, still keeps its ancient place and looks as it used to look: small, white, and lovely—low-roofed and windows tiny, moss padding its walk, grass peeping from its crannies, wreathed with gardens and lots that are wildly overgrown;
- with the caravans of cloud the years flow before it, where it sits on its little hill, sits day and night,

  It watches the paths of the world and dreams of me from a distance, for my sake its walls grow silent, it thinks of me always, my memory fills its recesses, my life's shadow haunts its rafters.
- Only once, I know, does a man drink from the golden goblet, the bright, the splendid vision is never granted twice; for the sky with its azure look and the grass with its vivid greenness, a world suffused with light, and every creature of God wearing a face of splendour, is granted the child alone,
- 75 whose eye beholds it once, and beholds it no more,
  Nevertheless God keeps for the man that He deems faithful
  an unexpected blessing. No eye can see its channels,
  no seer can tell its time. Silently I await it,
  I wait it night and day; like a violin with tuned strings,
- my spirit is ready for it. I do not know where and when, neither the way of its coming, nor what angel will bring it to me. One thing my heart tells me, one thing my soul know well:

  I shall be granted the vision, I shall have my dearest wish.

  And all the scenes of my childhood, so many and so varied,
- \*S with everything that surrounds them, will silently flow through my soul,

will pave in the heavens above me, like the bright dreams of morning, their paths of splendour. Suddenly, the distant will draw near, voices long sleeping wake, and colours and odours forgotten revive and live again. The vision will last but a moment

- but drenched by its sweet waves, I shall drain in that one moment the nectar of my life in one enormous draught.

  And once again I shall stand breathless before a world miraculously pure, a garden sealed and locked, strewn with riddles and wonders
- no hand has violated, to which no lips have spoken; heart overflowing, God's wonder in my face, in my eye a sparkling tear, in my soul a dumb jubilation.

Translated by Robert Friend

\* Moishe Leib Halpern (1886-1932

#### יצחק לייבוש פרץ

חשרו, תרע"ה

און דו כיסם מוים. און נאך האם דיך נישם צונעדעקם די ערד אין איכער מויונם נאסן וויים ווי א נאלאם פון פערד צעטראנט זיך דאס נעלויף פון יונג און אלט וואס איילן זיך אין כאטן אן צום קויף דאס כלאט וואו מעלענראפישיניך אנמפלעקם מען אונדו מים מארקנעשריי, או מ'קלאפט נים מער דיין הארץ.

און ווי א גרויסער פוץ-רעקלאם איז איינגעפאסמ אין שווארץ
דיין גרויער קאפ. און מיר, די נרויסע ליים, וואס דארפן שמום
און מיף-נעבוינן זיין — מיר רינגלען שוין דיין נייסמ ארום,
ווי מוידן אין א שענק ביינאכט א שיכורן מאנגאם
און מרערן האבן מיר און רייד, ווי פערל רונד און נלאם,
ווי רענדלעך נרוים און ווער פון אונדו עם האם אין מויל א צונג
קלאפט אוים א ריממיש וויי-נעואנג ווי סקלאפט א שומשער-יונג
א נראבן משוואק אריין אין קנאפל פון אן אלמן שוך.

And you are dead. The earth has not yet covered you,

And through a thousand distant streets like racing hooves

The news spreads. Headlines, quick as telegrams,

Cry out at us that your heart doesn't beat.

Isaac Leybush Peretz

- And like a garish advertisement, your gray head
  Is framed in black. And we, the bigshots who should now be dumb
  And prostrate, circle around your spirit
  Like husky girls in a saloon around a rich old drunk.
  And we have tears and speech like round smooth pearls,
- Like big gold coins. And everyone who has a tongue

  Drums out a rhythmic dirge like a cobbler-boy

  Pounding a thick nail in an old shoe's heel.

(1Ŝ

און יעדער קלאנג איז פול מים קוימיקיים און שוויים-גערוך.

ווי נענער־פלייש און אלץ איז סחורה בלויז — צום שווארצן יאר! —
מיר האנדלען דאך מים אלץ, מים אלץ מים וואם עם לאום זיך נאר —
מים תורות ווי מים חזיר־האר, מים מענמש און מייפלס־קוים
איין וואונדער נאר פארוואם מיר האכן נאך ביז חיינם, ביים מוים,
נים אוימנענארם זיין מארד-נעציינ פאר שנאפס און קופער-נעלם.

מיר זענען ראך דאם פלייש און כלום פון יענעם גרויםן העלה, וואס האם אן ערשם נעכורם נעקויםם פאר איין מאם לינון כלויו און השם דשך איינער אויך פון אתרו, ש גשם אין נשנצער נרוים – מישמיינם נעואגם -- פארקויפם דער וועלם פאר דרייסיק שקלים לוין; און אויב דאָם אלץ איז וואר — מארוואס־זשע זאלן סיר נים שוין אויך האנדלען היינם מים דיר, דו שפויב פון אונדוער העכספן שמשלץ, vוואס ביסמו דען געווען פאר אונרו ז — א לעצמע גלאווניע האלץ, 🖯 וואס ברענם אין סמעם ביינאכם אין רינג פון א ציניינער־שמאם; א זענל פון א שיף, וואס ראנגלם זיך מים ווינם און ים; א לעצמער בוים פון א פארכישופם וואגלענדיקן וואלד, שוואו דער בליץ האם דעמבעם־ריזן מויזנמ־יאריק שלמ. פון זיי׳רע וושרצלען שפגעהשקם. און איצם ? וושם ביסמו איצם ? ---ש מענמש אויף קשלמער ערד, בשווענלשו שמום, ווי אויסגעשניצם פון משרמשר-שמיון אין שנין פון מוימן ליכמ. שן שנחויב־מוף; שלשף, שרען שלשף בילד - ש רגע זעאונג בלויו פון יענעם לשנגן שלשף. וואס נעמם ביי אונדו דעם מאנ, די נאכמ, דאם כיסל לעכן צו די רו די דער איז דאס די רו די פון בער גאנצער וועלמ. איז דאס די רו די פים באר דער שיינקיים פון דער גאנצער וועלמ. איז דאם דער פרוים פון אייכיקיים אויף אונדוער פונקלען נשנג 1 פארוואם זשע בויגם דער כענמש זיך מיף ביים כלויזן מוים־געדאגק און וויינם פארווייםיקם, ווי א קינד, אין מתקלער נאכם אליין! ווער פירם די וועלמי ווער חייםם דעם פרילינג אויפבליען און פשרניין ז

ווער מרייכם אין מענ פון השרכסם דעם ווינם דורך וויסמעניש און וושלד?

און ווען דער אדלער פלים נים מער און ווען דער אדלער פאלם. פארוואס מוז זיין די ראב וואס רייסם די אויגן אים ארויס! פארוואס פארוואס מוז זיין די האנם וואס שמדעקם. אן שרעק. זיך אויס

צום מוימן לייכ ז צי וויינט דען ניט אין שפגעשונדן פעל
די זעל פון אים — פון מוימן לייכ די קעניגלעכע זעל ז
פארניכ פארוואס איך פרעג אווי. זיי מוחל מיר. פארניכ.
ווי קען איך אנדערש דען ז איך האב דאך אויך דאס לעכן ליכ
און אוינן חאב איך אויך, און שפענע, און איך בין כלינו.
נאכאלעמען כין איך דאך אויך א פראסמן קרעמערס קינד.

און ווי עם כענקם נאך רעננגאנג א שמיק פארמריקנמע ערד,
האב איך זיך אין דיין ליכמיקיים צו ליימערן באנערם.
און ווי עם צימערן נאך ברוים ביים ארעמאן די הענמ,
באנער איך איצם דיין נייסם צו זען וואס האם זיך אפגעווענדם
און וואס איך זע איז בלויז די נאכם אין דיר, דעם מוים אין דיר,
די וויסמעניש, וואס וועם אן דיר נאך זויסמער זיין אין סיר.
נעבענמשם איז דער פאר וועמען ס'איז א יענע וועלם נאך דא.
פאר אים איז דא א מרייסם. פאר מיר איז נארנישם, נארנישמא.
פאר מיר וועם נאך א מוימן־ליכם פארלירן זיך אין רויך,
פאר מיר וועם נאך א מוימן־ליכם פארלירן זיך אין רויך,
און וויימער וועל איך זען פאר זיך דאם רעמעניש — דעם מוים
און בלאנקען וועם זיין סערם פאר מיר אזוי ווי פייער רוים,
און ביער רוים,

שורי ווי נשלד, שורי ווי בלום. And every sound is full of filth and sweat,

Like a slave's skin, and everything is merchandise--

- We deal in all that can be bought and sold-Torahs and hog-bristles, men and devil's dirt.

  It's amazing that we haven't cheated Death

  Of his death-tools with copper coins and schnapps!

  We are the flesh and blood of that great hero, Jacob,
- Who bought his brother's birthright for a pot of lentils;

  And one of us, a great god (some believe),

  Sold the world for thirty shekels' pay;

  And if all this is fact, why shouldn't we

  Deal in you today? You, dust of our pride,
- What, then, were you to us? A last charred log at night Smouldering on the steppe in a gypsy camp;
  A ship's sail struggling with the wind and sea;
  The last tree in an enchanted, mazy wood
  Where lightning cut down at the roots
- 30 Oak giants, thousands of years old. What are you now?

  A man on the cold earth, as still as if carved from

  Marble in the shine of a death candle. A beginning-end;

  An image--a moment's vision of that long sleep

  Depriving us of day and night, that bit of life
- 3.5 Containing all the beauty of the world. Can this be peace?
  Is this the hope of our dark way?
  Why, then, does man stoop deeply at the thought of death?
  Why does he wall like a small child alone in the dark night?
  Who guides the world? Who calls the spring to blossom and depart?
- Who drives the wind through waste and wood in autumn days?

  And when the eagle fails in flight and falls,

  Why must the raven gouge its eyes?

  Why must a hand stretch out fearlessly

  To the dead lion? Doesn't the lion's soul cry out
- From its flayed hide--the kingly soul from the carcass?
  Forgive me for my asking. Pardon me. Forgive.

  But what else can I do? I too love life,
  And I have eyes, open eyes, and I am blind.

But I am just a common merchant's child.

- And like the thirsty earth that longs for coming rain, I tried to purify my life within your light.

  And like the poor man's hand that trembles after bread, Vainly I hope to see your spirit, which has turned away. But I see only night in you and death in you,
- And desolation, which without you is aridity in me.
  He who believes in an afterworld is blest.
  He has some solace. I have nothing, nothing at all.
  I'll have only a candle lost in smoke.
  I'll have a gravestone sinking in the earth.
- And then I'll see the riddle that is death.

  Its sickle glitters near me like red fire,

  Like red fire,

  Like gold,

  Like blood.

translated by Kathryn Hellerstein

(1)

דיַן לעצמער אויפֿטריט פֿארן פֿאַלק צווישן בראָכשטיקער מיט שניי באשאטן. נאָר – אַן דיַין װאָרט, נאָר – אַן דיַין קול. בלויז דיַן פֿאַרקילטער אַמעס...

אַבער מיר הערן אויך אַצינד, ווי אַלע מאַל, דעם אומזיכטיקן שאָרך פֿון אָדלער־פֿליגל דײַנע, וואָם אַנגעמאָן האָט דיר דאָס פֿאַלק, זאַלמט זײַן זײַן טרייכט, זײַן אָפּקלאַנג און זײַן טענה.

דער פֿאַרהאַנג לאַזם זיך נים אראַפּ, די לעמפּ אין זאַל זענען נים אויסגעלאָשן. עם שמראַלט דײַן שלאָפֿנדיקער לייבנקאפּ און פֿון געשטאַלמן שוועבנדע — דאָס אומשטערבלעכע לשון.

> געזעגענען מים דיר מיר קומען זיך אהער. דורך וואנען האסם ווי אפקלאנגען פֿון דורות פּײַנען געמראגן זינגענדיק שלום־עליכמס מרער, זי זאל זיך ווי אן איידלשמיין צעשײַנען...

ש שמראמיקער אַנשלאָג. מים פֿאַלק איז פֿול דײַן לעצמע פֿאַרשמעלונג. דײַן לעצמע איבערראשונג. צום ארון לאזן זיך אראפ אין ערן־קאראול געשפענסמער, וואָס באַלעבמ דו האָסמ ווי אַ מכשף.

עם פֿעלם נים קיין פאריק אציגדערם דיר, דער קעניגלעכער מאנסל — איבעריק איז נאך מער, אויף צו דערזען, אז דו ביסם קעניג ליר, וואס אויסגעביםן האָם די קרוין אויף הכמה...

קיין גרים און קיין געדשכם. די פֿארבן וויינען אויף דען טיש, פֿאַריתומטע. קוק אַן זיי... נאר האַצמאַך גים אַ פֿאַל אין גאַנצן טראַכט, כאָמש שמערן פֿאַלן ניט, כאָטש שטערן בלאָנדושען.

זיי וואכן אויף אונמער דער אבושער מוזיק און שוועבן אן דורך פֿאלדן פֿונעם פֿאַרתאנג, מים שמילן שאַרך, אַראָפּגעוֹאָזמ אין פּעַין דעם בוֹיק, — זיי וועלן אין דער אייביקיים אַרעַנמראָגן דעַן אָרוֹן.

פֿאַרדעקט די װוּנדן האָט אױף דײַן געזיכט דער שניי, באַרירן זאָל דיך ניט פֿון פֿינצטערניש דער שאָטן, נאַר ס׳ברויזט אין דײַנע אױגן, טױטערהייט, דער װיי, און ס׳שרײַט די פּײַן פֿון האַרץ פֿון דײַן צעטראָטנס:

כ'וויל קומען, אייביקיים. פֿאַר דײַן געשענדטער שוועל מים מאַרדצייכנס און לעסטער אויפֿן פּנים, ווי ס'גיים ארום מײַן פֿאַלק אויף פֿינף ועקסטל וועלט. — געצייכנט פֿון דער האַק און האָס. — ואַלִסט עס דערקענען.

דו זאלסט עס איבערלייענען, ארײַנקריצן אין זיך, מיט דײַן ניט צוטריטלעכן גלײַכגילט פֿאַרגעדענקען: פֿאַר יעדער װוּנד אױף מײַן צעמאַרדעטן געזיכט געמיטן האָט אַ מאַמע מיט אַ קינד די הענקער..."

## SH. MIKHOELS— AN ETERNAL LIGHT AT HIS CASKET

Your last appearance before your people Among broken rocks bedecked with snow, But—without your word—without your voice. Nothing but your frozen breath...

Yet we hear now too, as always,
The unseen rustle of your eagle wings,
In which our people clothed you,
To be its solace, echo, and its plea.

The curtain does not descend,
The lights are not extinguished.
Your sleeping lion-head shines forth
And from your figures hovering—your immortal tongue.

Here we've come to say farewell to you,
To you who could, like echoes of long ages pain,
Carry songfully Sholom Aleichem's tear,
That would like precious gem gleam forth.

A flooding onrush. Your last appearance
Is peopled dense. Your last sensation.
Onto your casket an honor guard descends
Of spirits made living by your magic grace.

Now and here you need no wig.

A royal cloak—is even more unneeded,
To see that you are indeed King Lear
Who his crown for wisdom bartered...

No make-up, no gesture,
The colored jars are weeping, orphaned. Look at them....
But Clown falls with noisy crash,
Though stars don't fall, though stars wander without aim.

They are awakened by the scornful music
And hither swarms up through curtain's fold,
With silent rustle, their glance cast down in pain—
They will carry your casket into eternity.

3

The wounds on your face the snow has covered, That shadow of darkness shall not touch you, But in your eyes, though dead, rages agony, And from your trampled heart it cries:

"I want to come, Eternity, before your dishonored threshold With hurt and murder-scars upon my face,
Just so my people walks about on five-sixths of the globe—
Marked by axe and hate—that you should it behold.

You are this to read, carve it on yourself,
And with your unapproachable indifference memorize:

—For every wound on my bruised and beaten face
A mother with a child escaped the hangmen . . .

אָ, נים פֿאַרמּויבט האָם דיך די האָנם פֿון מאָרד, דער שניי האָם נים פֿאַרהילט דעָם מינדסמן סימן; דער וויי פֿון די צעבײַלמע אויגן דײַנע מאָנמ, פֿון אונטער וווִעס רײַסט ער זיך, ווי בערג — צום הימל.

א שמראָם פֿאַרבײַ און שמראָמען נײַע קומען אַן. און ס'קיימלען איינס אין אַנדערן זיך מענטשן־צוגן: באערן וועלן דיך מים אויפֿשמיין זעקס מיליאָן, געמאַרדעמע, פֿאַרפּײַניקמע — הרוגים,

ווי דו האַסט זיי כאַערט מיט אומפֿאַלן פֿאַר זיי אין מיטן נאַכט, אַליין, אין אומגעהײַערע יסורים, אויף מינסקער חורבֿות און אויף מינסקער שניי, אין פֿינצטערן זאַוויי, אין זוירבלענדיקן שטורעם.

גלייַך וואָלסם זיך מוימערהיים נאָך אײַנגעשמעלמ פֿאר זייער פֿיַין, פֿאר זייער רו, פֿאר זייער כּבֿוד — אַ בלומנדיקער פֿארוווּרף צו דער וועלמ — מים פֿראָסמ אויף בראַכשמיקער פֿאַרקאַוועמ...

און ס'שמראמט דער מרויער. שמומערהייט ער מאנט. אדורך דעם הארץ פֿון גאנצן פֿאַלק דיַין בראך אדורך איז: ס'באערן אין די קבֿרים דיך מיט אויפֿשטיין זעקס מיליאן, ווי דו האָסט זיי מיט אומפֿאַלן באַערט אויף מינסקער חורבֿות.

שלאף רויִק, שלאף, קיין זארג איז מער אויף דיר נים חל. עם דוכם, אז מוימערהיים כאמראכמסם נאך עפעם כליציק, ---נאך לייַכם אויף דיר דער גייערישער שמערן פֿון מאראל, נאך זינגם דורך דיר די דודע פֿון רבי לוי יצחק.

> לעשם זיך דען ליבשאפם אוים פֿון פֿינצטערן זאַוויי? צי קען א שניי דען צודעקן דעם צארן? ווי אַנגעצונדענע ווי בענטשליכט צוויי לײַכטן די הענט דײַנע אַרוים פֿון אָרון.

פֿלעגסמ ליב האָכן די אויגן צומאַכן פֿאַרקלערטערהייט, ווען האָסט עפעס אדורכגעטראַכט, פּדי צו זען עס קלאַרער, איצט האַלמסמו הינטער זייער שלאָס דעם וויי, ניט אויספּליעסקען זאָל ער זיך דאָ איבער דעם אַרון.

אזוי פֿיל ליכם איז אַרום דיר — פֿון שפּיגלען — הויל, פּונקם ווי גרימירן קלײַכסמו זיך פֿאַר אַ פּרעמיערע... עם דוכם: — אַם באַלד וועט אַ כאַוועג מאַן זיך דײַן מויל און "מים דער רעכמער פֿוס" זיך לאָזן צו די שמערן...

אין שמאף דײַנע געזיכמ-צוגן פֿארוואַנדלען צריק געמט זיך דער מוים באַצײַמנס די צעשמערערישע מי שוין; זאפ אײַן אין דײַן געוועב צום לעצמן מאַל מוזיק, זי — דײַן געליבמע איז — פֿון מסעות בנימין השלישי.

אונמער די קלאנגען, אַנגעזויגענע מים מרערן און מים ליכם, גיי אין דער אייביקיים ארצין מים נים דערמאַלמע פֿאַרבן און שעם זיך נים מים דיַין פֿאַרוווּנדעט אוראַלמן געזיכט, מים דיַין אדורכגעלעכערם מלכותדיקן שארבן. Oh, the hand of murder did not silence you,
Snow has not covered the smallest sign;
The pain from out your blackened eyes implores,
Striving forth from under brows—like hills—to heaven.

A stream gone by, And people-lines entwine one in another: With resurrection you six million honor, Murdered, tortured,—victims,

As you honored them by falling down before them At midnight, alone, in unimaginable agonies, On ruins of Minsk, on snows of Minsk, In darkening storm, in whirling blizzard.

Though dead, you would straightaway have interceded For their pain, their peace, their honor—
A bleeding challenge to the world—
Forged with frost on broken rocks . . .

And mourning streams. Dumb, it pleads.

Clear through the heart of all your people went your misfortune:
In their graves by arising honor you the millions six,
As you by falling did honor them amidst ruined Minsk.

Sleep in peace, sleep, no care concerns you.

It looks as though you flash a thought though dead—
Still shines from you the proud and moral brow,
Still sings through you the plea of Levi Yitshok's Thou

Is love extinguished by a darkening storm? Can a snowfall really blanket fire? Like two Sabbath candles kindled Shine your hands from out your bier.

You used to like to close your eyes in thought, When you pondered something, to see it clearer, No you keep beneath their lock, your pain, May it not gush forth here before your bier.

There's so much light around you—yet of mirrors, none.

Just so readied your first-night make-up...

As if: your mouth's about to stir

And "with the right foot" off to the stars you've gone...

6

Your face turns back to stuff unlined
And death does its ruinous work betimes;
Absorb your tissue this last time music,
It is—your beloved—from Third Benjamin Abroad.

Along with sounds, sucked full of tears and light, Go to eternity with pains uncolored, Be not ashamed of your wounded ancient face, Of your smashed and broken kingly pate.

(18)

דאָם איז דײַן װאָרט אין בלוט, דײַן העכסמער גרים,
אין װעלכן מױמערהייט דו לעכסט איבער דער בינע, —
גיי אין דער אייביקייט ארײַן — דײַן אױפֿטריט איז בארימט,
דיך װעלן פּליעסקענדיק באַגעגענען די שטערן פֿון באַגינען.

ערגעץ אין הימל, צווישן בלאנדושענדיקער בלאנקענדיקער שבין. זיך מום א צינד א שמערן אין דיַין לויכמנדיקן שם אַן; שעם זיך נים מים דיַין געלעסמערמקיים און מים דיַין פּיַין, די אייביקיים זיך שעמען!

דער פֿאַרהאַנג לאַזמ זיך נים אראַפּ. נים פֿאַר דעם מוים שליסן די אויגן דײַנע זיך אַצינדער צו שוין, עם וועט א דור א גאַנצער מראָגן שמאָלץ דײַן גאַב, ווי דו פֿון פֿאַלק – די גאַלדענע ירושה.

גייסם נים אַוועק פֿון אונדז. דרינגסם אין אונדז טיפֿער נאָך אַרײַן מים צײַמיקױם כאַ־אַדן, ווי ס'דרינגט אונטער דער וואַרעמקיים פֿין זון דער זאָם אַרײַן אין אויפֿגעוועקטן באָדן.

> מיר וועלן מער נים אנקלאפן אין פיר פֿון ארכעם־צימער דײַנעם, דערזען דײַן פּראַפֿיל, נאר אן א קלאפ ארײַנניין וועלן מיר אין הארץ אין דײַנס, וואָס איז פֿאר יעדן אַפֿן,

וואָם האָם צו אלעמען באַלאנגם, ווי סע באַלאַנגם די זון, די בערג און מאַלן... און וויַיִּפער – מיפן מרוים פֿון אונדזער לאַנד אין דר׳הייך, ווי אויף אַ נאַלדענער גאַנדאַלע. This is your word in blood, your noblest paint,
In which, a corpse, you outlive the stage—
Go into eternity—your appearance is renowned,
The stars of dawn will greet you with applause.

Somewhere in heaven, midst wandering gleaming shine, A star lights up in your brilliant name;
Be not ashamed of your defilement and your pain,
—Let eternity be ashamed!

The curtain does not descend.

Not ere death do your eyes now close,
a whole generation proud will carry your gift,
As you your people's—golden heritage.

You do not depart from us.
You enter all the deeper into us laden ripe,
As under the sun's rays warm
A seed deep penetrates into the weakened earth.

We'll no longer knock at the door And see your profile in your room, But without a knock we'll enter Into your heart, open bare to all,

That to all belonged,
As does the sun, the hills and vales ...
And beyond—with the dreams of our land
On high, as on a golden gondola.

translated by Herbert H. Paper

## ELEGY FOR THE SOVIET YIDDISH WRITERS

Marranos—your deepest self denies your face.

I

I weep for you with all the letters of the alphabet that made your hopeful songs. I saw how reason spent itself in vain for hope, how you strove against regret—and all the while your hearts were rent to bits, like ragged prayer books. Wanderer, I slept in your beds, knew you as liberal hosts; yet every night heard sighs of ancient ghosts:

Jews converted by force. My memory kept it all, your hospitality, and all that Russian land that fed me, broad as its plains and confining as a cell, with its songs on the Volga, and the anchor sunk in sand; homeland all gone down in blood. And so I tell your merits, have always looked to your defense, not to justify for pity of your deaths, but for what you were when all the space of Russia sustained you still, and you lived your deathly lie:

п

I saw you, stunned and dumb,
Yiddish poets of Minsk, Moscow, Kiev, when they brought home
Job's heavy hurt, the few whom fate had spared. Agonized,
you saw the credo you had catechized
in holy Hebrew—Ani m'amin
b'emunah shlomah—fall dead in the ravine
at Kiev, among the hidden slain: "With full faith I believe
in Friendship of Peoples!"—faith even faith could not retrieve
from Babi Yar.



CHAIM GRADE

(19)

"Are you asleep?" David Bergelson came to me in

the night:

"No sleep for me, Chaim. My bed is all nails from fright of what we hoped for—the New Enlightened Man! And I have lived to know him in my own life's span." I can see his noose hanging down like lead, and his canny eyes, quick to find.

From the way he bites on the knot of his thoughts with teeth set askew in his head
I can tell no one knows better the maze of his mind.

m

Aaron Kushnirov fought in the Civil War:

Communist, gray-haired captain, he fought with his own disillusionment even more.

In the vastness of victory at Vilna, the smashed synagogue shook him out of his fog.

His son fell in the fighting, the father with wet eyes came: "My son was your age—should it surprise you, little brother, that I talk to you tenderly? Don't take offense! Teach me Scripture. In Yiddish, so I can feel the sense."

On an old violin David Hofstein played a Yiddish air, and often David Bergelson played with him—a fiddling pair.

Both covered me with mourning: no fiddles' cries went with them to the sacrifice.

Hofstein came to see Tel Aviv building; the Russian fields, unyielding, drew him home. Home sentenced him to die a traitor; he laughed, with a madman's eye.

τv

Mikhoels, tragedian of Tevye and King Learl The milkman's faith, the king's despair your very fingers speak the lines, while double-dealing fate plays on. They call you Solomon, and Moscow crowns you King. I myself would rather shun Mikhoels; I fear nothing in him throbs for Solomon's Song, or Israel's sobs. But one New Year's night when a blizzard beat, and partied and vodka'd all Moscow went mad, and both of us drunk we pitched through the sleet, he groaned out the grief that stuck in his blood: "I play the King with my hands, Susskin the Fool with his feet. The audience knows no Yiddish; we bleat to an ignorant hall." The nation trembled at his death when tyranny snuffed that guiltless breath.

V

I sat on the springs of a faded chair,
and, leaning on his cane, with wild gray hair,
Dobrushin stood prophetic. The place was cold and in need of a
broom.

Spiders walked on the books and webbed the air.
Between mountain peaks, in the middle of the room,
as if beside Mount Ebal and Mount Gerizim,
Dobrushin speaks: "The world is all Hitler! Cursed, a snare!
Blessed be our Soviet land, and sacred Socialism!"
Only der Nistar warned: "Children, beware,
run away!" He alone ran off, old man, into the ground.

On the last of my Moscow nights I found
Leib Kvitko guzzling schnapps. I guzzled with him.
The village cow was in his clothes, he smelled of milk and bread, the steppe stuck to his ears.
"Don't talk ill of Russial"—his kiss was thick with beers.
"Don't talk ill of Russial"—he chased me down the stairs.
Murdered poet! —What would you call after me now?

Smelling of summer, a stag with belly sated, charming as a child, Kvitko smiled and prated. But Bergelson bellowed, "A third eye's what you'll need for all the tears you've yet to lose if you run, Chaim—you'll only run to weep!" Feffer gave his creed with outstretched arm: "The days of the trials are done." Posters on walls could thrill us then—but he forgot the walls of the cellars where the prisoners were shot. The day of his trial—let me be mute: praise God I wasn't there. I feel my own head crack with the bullet aimed at Colonel Itzik Feffer's back in cold murder. Hard for me to speak of him, and then hard not to. Still let me deliver his name from evil repute. Ani ha-gever! I am the man!—When we met to remember the slain I saw his tear, and heard his hallowed Amen.

#### VΠ

Murdered poets! no vengeance for your blood.

Turned into a crowd of ghosts. What stood
watch over you—gates, guards, bars—gone:
till it seems you are skimming my window under the moon.
Sometimes you are the wind and the fog up from the sea,
sometimes a shadow. In a dove's flash
I see you; or you flame up like an ash
in my face; or your tears fly free
from a cloud. Like a chorus of birds on a single steeple,
brightly you sang the Oneness of People.

Leaf-gold that credo: as leaves that fall to their dun death after all.
You were not meant for larks who sing while they stray—yet like Bedouin birds, from day to day, you wander about unredeemed, and drag tears to the full in your water jug.

#### VIII

Peretz Markish flies into my room with the storm, flies out again with the lightning's flare, his grave grown scant for his giant's form, his arms spread wide with wing-like whirr. Stormy poet, enchanting silhouette, how the style of your step bewitched! But when you ranted a great bird twitched, and your poems were rant caught up in a net, thickets of words. You boomed like a wind, all gusto and gladness— "Why does everyone fret?" The storm in your song was thinned for the doomed Siberian dead. "Am free, am free, am free!" you said; wild as your poems, you shook out your wild hair. Already the rifle was cocked to tear Apollo's wreathed and lovely head.

#### IX

Remember the poet who had no legs!

The Germans hurled his wooden pegs after him, onto the pile of dead. Vilna townsmen both, Gradzenski and I. They threw his legs with a jeer. And I am loath, Markish, mourning you, to pierce your pride with grisly metaphor made to mourn your song (but it was a god of wood flung after you into the grave—that poem where with a roar of rage you paid violent tribute to the dead.)

"Who can sleep? The horror!" you used to gasp. "The German dregs, hangmen! To throw at a legless man his legs!"

Since then your mouth is numb and dumb. And since you fell, I have no sleep or praise for God for any miracle, though I came safe away. The miracle you waited for—that the Revolution's poets might not become its prey—vanished with the verdict on that fearful day: "Slay the Jewish poet, slay his Lenin medal, slay slay slay!"

#### X

I weep for your beauty, gone to dust, comely as Adam on his first day. Your glance silenced me to awe. A god made your mouth, your face, your hands. As David mourned his friend in a bond of trust, Mount Gilboa's battle-fallen prince, so I mourn you, Peretz Markish. Your wound, long stilled, oozes in my heart. O you whom the rule of Stalin killed, my brothers, poets!—no one knows your burial place in the land where you were sentenced to disgrace even after death. Your language, your repute, were trampled underfoot. Then let this song be your monument and rest. In every phrase I cache your being, lest, blundering birds, you wearily go after death's black ship, to and fro.

#### XI

Sacrifices of my Yiddish tongue, peace to your dust!
Pockmarked Father of Peoples with a hangman's lust,
whose celebrants sang in tens of tongues,
demon escaped from the Flood—was it on him your muse
bestowed her Yiddish songs?
I was in that hell and I know the cause!
The Jew in the chorus made you rejoice;
where terror goes, love pursues.
Sing or die was your choice:
in the West they were killing Jews.
So you sang your festival airs, and shook with fear

of a knock in the night at your door.

I don't judge your neighbor the Slav; he proved to be
—himself. But may the riffraff that counseled me to hide
your anguish from the world outside
drop like rotted branches from our tree.

#### XII

Ghosts justify my despair, phantom faces smile their lost mute shame. Through nights of fever and dream you razed your palaces to glimmering ruin. In your poems you were like a pond—crooked mirror for the world of truth. The young have forgotten you and me and the hour of our grief. Your widows receive their dower of blood money. But your darkly murdered tongue, silenced by the hangman's noose, is no longer heard, though the muse again sings in the land. You left me your language, lilted with joy. But oh, I am bereft-I wear your Yiddish like a drowned man's shirt, wearing out the hurt.

Cynthia Ozick

### איך וויין אויף אייך מיט אַלע אותיות פון דעם אלף־בית

(עלעגיע אויף די סאַוועטיש־יידישע שרייבער)

איך וויין אויף אייך מים שלע אותיות פון דעם אלף-בית, וואם איר האם אים פארנוצם צו זינגען האפערדיקע לידער. איך וויים פון אייער איינגערעדמער האפענונג – און וויים פון אייערע צעפליקמע הערצער, ווי אן אלמער סידור.

איך האָב ביי אייך אין הויז גענעכמיקמ אויף מיין געדונד,
 און פון מיין שלאָף אין אייער הויז האָב איך געהערט דאָס שארכן
 פון אויפגעלעבמע שאָמנס אין א ציימ פון גזירת־שמד –
 געדענק איך עס, ווי אייער חסד פון הכנסת־אורחים;

זוי איך געדענק דעם רום וואָם האָם דערלאַנגם מיר ברוים ביים שוועל,
זוי איך געדענק זיין היים־לאַנד וואָם פארגיים אין זיינע בלומן
מים בריימקיים פון דעם סמעפ, מים ענגשאפם פון אַ תפיסה־צעל,
מים לידער אויף דער וואלגע און געבויגנקיים פאר קנומן.
דעריבער האָב איך שמענדיק נאָכגעזוכם אויף אייך אַ זכות,
נים מחמת אייער מוים האָב איך אויף אייך געפונען זכותים;

ביי אייער לעכן נאך אין לאנד פון רחבותדיקן רום האָב איך געוואוסם, אַז אין דער מיף פון הארץ זיים איר אנוסים.

איך האָב געזען ווי איר האָם שמום געשוידערט און געשמוינט, פאַעטן יידישע פון מינסק, פון מאסקווע און פון קיעוו, ווען די געראמעוועטע, וואס דער גורל האָט געשוינט,

אייך השכן שנגעזשגמ די בייזע אומגליקן פון איוכ. איך השכ געזען אייך צימערן פון גרימצשרן און צער, ווען אייער גלויכן: "אני מאמין באמונה שלמה אין פעלקער-פריינדששפם!" — איז געלעגן מוים אין בשבי־שר מים די הרוגי-קיעוו אין די גריבער די געהיימע.

ביינאכם איז דוד בערגלסאן אריין צו מיר: "איר שלאפם? מיר שלאפם זיך נים. א פולע בעם מים משוועקעם, חיים. מיר האכן אויפן נייעם אויפגעקלערמן מענמש געהאפם, האב איך דערלעכם אויף מיינע אלמע יאר דעם מענמש דעם נייעם!" איך זע נאך ווי עם הענגם ארונמער בלייאיק-שווער זיין לופ,

איך זע נאך זיינע ברוינע אויגן פון א קלוגן מיגער, זיין געדאנקען-קנופ, און ווי ער בייסט מיט קרומע ציינער זיין געדאנקען-קנופ, אז קיינער איז ניט פון זיין אייגענעם כאראקמער קליגער.

געקעמפם הצם אהרן קושניראוו נאך אין דעם בירגער-קריג, געקעמפם הצם אויך דער קאָמוניסם אין אים מים זיין אַנמּוישונג.

די ווילנער שול די חרובע האם נאכן גרויםן זיג
אים אויפגעוועקם, דעם גרויען קאפימאן, פון זיין בארוישונג.
געפאלן איז זיין זון אין שלאכם. האם ער פאר מיר געוויינם:
"מיין זון איז אלם געווען ווי דו. דארף דיר נים זיין קיין חידוש
פארוואם איך דוץ דיך, ברודערקע. נים דאם האב איך געמיינמ!

איז לערן מים מיר חומש און פארמיימש עם מיר אויף יידיש." מ'חאם דוד האפשמיין אויף א יידיש פידעלע געשפילמ. אויך דוד בערגלמאן. געשפילם זיי האבן אפממאל ביידע. די ביידע דודם האבן אין אבלות מיך פארהילמ,

ווייל נים קיין פידל-שפיל האם זיי באגליים צו דער עקידה. מ'האם האפשמיין צוגעקוקם ווי תל-אביב האם זיך געבוים, האם אים אהיים צו פעלדער רוסישע צוריק געצויגן. און ווען די היים האם אים פארמשפט צו א בגידה-מוים, האם ער פון מוים צעלאכמ זיך מים משוגענע צוויי אויגן.

מיכטעלס, מראגיקער פון מכיה און פון קעניג ליר!
דעם מילכיקערם במחון און דעם קעניגם מוימ-פארצווייפלונג
האָסמו מימ דיינע פינגער אויסגעשפילמ. און אויך מימ דיר
דער גורל האָט געשפילמ א שפיל פון נימ-געהערמער כפלונג.
מ'האָט מאָסקווע אָנגעמאָן אַ קרוין דעם "קלוגן מאַלאָמאָן".
איך האָב זיך וויים געהאלמן פון דעם שוישפילער מיכאַעלס,
ווייל איך האָב נים געמרוים אים, או אים גיים ביו וויימאָג אַן
ישראלס שיר-השירים און די קלאָג-לידער ישראלס.

נאר איינמאל אין א נאכם פון פראסם און ווירבלענדיקן שניי, זוען מאסקווע האם געהוליעם און געבושעוועם מים ניי־יאר, און ביידע האבן מיר געדריים זיך שיכור אין זאוויי,

האם ער פאר מיר ארויסגעקרעכצם וואס אים איז בלומיק-מייער:
"איך שפיל דעם קעניג מים די הענם, און זומקין שפילם דעם לץ
"איך שפיל דעם קעניג מים די הענם, און זומקין שפילם דעם לץ
מים זיינע פיס. דער זאל פארשמיים נים אונדזער יידיש לשון."
זיין מוים האם אויפגעשוידערם אויך דאס לאנד, וואו קיין געזעץ
באשירעמט נים דאס לעבן וואס ווערם אומשולדיק פארלאשן.

אויף שפרינג-פעדערם בין איך געזעסן אין אן אלמער שמול, און אויף זיין שמעקן אנגעשפארט געשמאנען איז דאברושין מימ גרויע האר צעשויבערמע. דער קאלמער צימער פול מיט שפינגעוועב, מיט שטויב פון ביכער און פארוועלקמע פליושן; געשמאנען אינדערמים פון שטוב, ווי ער וואלט זיך געשמעלמ

נביאיש צווישן ביידע בערג, הר-עיבל און הר-גריזים: "די וועלם איז א פארשאלמענע. א הימלער איז די וועלם. געבענמשם איז אונדזער ראמן-לאנד! מיר בויען סאציאליזם." דער נסתר בלויז האם אונדז געווארנם: "קינדערלעך, אנמלויפם!" נאר ער אליין, דער אלמימשקער, איז קוים צום מוים דערלאפן.

לייב קווימקא האם א גאנצן אוונם שנאפס מים מיר געזויפם — די לעצמע נאכם וואס איך האב נאך באדארפם אין מאסקווע שלאפן. געשמעקם האם ער מים דארפישקיים, מים מילך, מים ברוים און סמעפ: "בארעדם נים רוסלאנד!" — און מים מיר צעקושם זיך בגילופין. "בארעדם נים רוסלאנד!" — האם ער נאכגעיאגם מיך אויף די מרעפ. "בערמארדעמער פאעם! וואס וואלסמו איצם מיר נאכגערופן?

געשמעקט האט קוויטקא זומערדיק און זעטיק ווי א סטויג, און ווייך האט ער געשטייכלט, פריש טיט קינדערישע הנען. נאר בערגלסאן האט בייז געברוטט: "איר וועט נאך א דרים אויג זיך אויסוויינען וואס איר אנטלויפט. איר וועט נאך, חיים, וויינען!" שינד פעמיר האט נושווארג מוט או אויסנטשטרטסטיר האנט.

אויך פעפער האָם געשוואָרן מים אַן אויסגעשמרעקמער האַנמ,
או ס׳וועלן נים צוריקקומען די מעג פון די פּראָצעסן.
מיר האָבן דעמאלם זיך אנמציקם מים בילדער אויף א וואנם —
האָם ער די קעלער-וואַנם פון די צעשיסונגען פארגעסן.

דעם מאג פון זיין פראצעס זויל איך נים ברענגען אויף מיין מויל.
איך בין ביים משפּם נים געווען, א לויב צו מיין באשעפער.
איך פיל, מיין קאָפּ צעפאַלמ זיך פון דער קאלמ־געצילמער קויל
אין דער פאַמילניצע פון דעם פאַלקאָווניק איציק פעפער.
דאָם ריידן וועגן אים און אויך דאָם שווייגן איז מיר שווער,
דאָך וועל איך נאָכזאָגן אַ שבח אויך זיין בארעדמן נאָמען.

אני הגבר! איך האב צוגעזען זיין שמילע מרער. און ווי ער האם אויף אונדזער קדיש פרום געענמפערם: אמן.

פּשָעמן אויסגעמאַרדעמע — אַן גואלי־הדם! אויך איר זיים שוין פארוואנדלם אין אַ מחנה פון געשפענצמער, און אייך פארהאלם נים מער קיין וואך, קיין גרענעץ און קיין צאם

לי שרומצופלשמערן ביינטכם אין ליכט-שיין ביי מיין פענצמער. שמשל זיים איר דער ווינט און נעפל ווטס קומען שן פון ים, שמשל זיים איר בלויז שטמנס, און שמשל – ש משטמע מויבן; איר גים שמשל ווי גליאיק שש אין פנים מיר ש פלטס, איר זע אייך אויך אין וושלקן-ברשך ווטס וויינט אויף מיינע שויבן.

ל די ברידערשאפם פון פעלקער, ווי די צווייגן אויף איין שמאם, האם איר אין זעלבן נוסח און אין כאר באזונגען מונמער. נאר אייער אני־מאמין, אויסגעזונגען מים א גראם, איז איצם פארוויאנעם בלעמער-גאלד וואס פאלם פון בוים ארונמער. כאמש איר זיים נים געווען קיין זינג-פייגל וואס זינגען סתם,

01) איז אייך באשערם אויך נאכן מוים זוי פייגל אומצואוואגלען, ווייל אייער בלום איז נים דערלייזם דורך גואלי־הדם, ווייל איר זיים אנגעלאדן נאך מים פולע טרערן־לאגלען.

אריין איז פרץ מארקיש ווי א דונער אין מיין שמוב, ארוים איז פרץ מארקיש ווי א בליץ-שיין פון מיין שפיגל. ווי ער וואלמ אויסגעוואקסן ריזיק-מעכמיקער אין גרוב, און זיינע ארעמם שפרייםן זיך ווי אויפגעפאכמע פליגל. אין דיין געשמשלם און הויכן שוואונג, סיין שמורמישער פּאַעם, בין איך פטרליבם געווען. דאָך זאָג איך דיר דעם הטרבן אמת: א גרויסער פויגל האם געפלאמערם ווען דו האסם גערעדם, און רייד האָסמו צונויפגערופן אויך אין די פּאָעמעס. גע׳רעש׳ם הפסמו מים וויגם אין דיין געדיכמן ווערטער-וואלר, געיובלם און געזונגען לוסמיק-פריילעך: "נים געדייגעם!" נאר וואו איז אין דיין זינגען דער פארבאָרגענער געוואלד פון די פארמשפמע צו שמארבן אין סיבירער מייגעס? דו האָסמ צו מיר געשרוען: "איך בין פריי! בין פריי! בין פריי!" און דיין משופרינע, ווי די לידער דיינע, ווילד צעשויבערם. נאר דעמאלם איז שוין צוגעגריים געווען די קויל פון בליי פאר דיין אפאלא-קאפ דעם קרויזיקן, וואם האם באצייבערם. ידערמאן זיך דעם פאעמ פון ווילנע אויף די פים פון האלץ! דער דיימש האם זיי אים נאכגעווארפן אויפן מוימן־וואגן. און ווען איך קלטג אויף דיר, מוז איך פטרוואונדן נטך דיין שמטלץ, ווייל מים א גרויזאמען פארגלייך מוז איך דיין ליד באקלאגן. ווי מיין בן-עיר גראַדזענסקי, דער פּאַעם און אינוואליד, וואס ס'האָט אַ דיימש אים נאָכגעוואָרפּן זיינע פיס מים חוזק, האם אויך דיין אפגאם נאכגעווארפן אין דיין גרוב -- דיין ליד, וואו דו האסמ מים א שמורעם-ווינם פון רייד געלויכם אים ברויזיק. אויך דו פלעגסם אפזיפצן: איך קען נים איינשלאפן פון גרויל. ש מענמש אן פים, און ס'ווארפם א דיימש א תלין נאך די פים אים!" און זינמ דו האָסם אַ פאַל געמאָן מים אַ פארגליווערם מויל, קען איך נים שלאפן און קען אויך נים זאגן על-הניסים, וואָס איך בין גאנץ ארוים; ווייל דו האָסם אויך דערווארם א נס, אז ס'וועם די רעוואלוציע איר באזינגער נים דערמארדן. נאר דיינע שופמים האבן אויסגעשריען ביים פראצעם: ! מוים דעם ייד, דעם דיכמער, און א מוים זיין לעניך ארדן דיין שיינקיים וואם פארפוילם אין שטויב באוויין איך נאך ביז איצם. ביסם שיין געווען ווי אדם אין דעם מאג פון זיין באשאפונג. א נאם האם דיינע הענם, דיין פנים און דאם מויל געשניצם, און ביי דיין אנבליק בין איך שטיל געבליבן פון פארגאפונג. ווי דוד האם באוויינם זיין חבר אין געטרייען בונד, דעם פרינץ וואָס איז אויף די גלבוע־בערג אין שלאכט געפאלן, באוויין איך, פרץ מארקיש, דיין שוין-אויסגעמריפטע וואונד, וואָם האָם אין מיין הארץ אַבער נאָך נים אויפגעהערם צו קוואלן. און קיינער וויים נים אייער קבר אין דעם ראמן-לאנד, ון פּאָעמן! ברידער און פּאָעמן! פארמשפט האט מען אייך אויך נאכן מוים אויף מארד און שאנד, מען זאָל אויף אייער קבר ווי אויף אייער לשון פרעפן. איז זאל מיין ליד אייך א מצבה זיין, די לעצמע רו, אין יעדן פערז בצהצלם איך אייער לייב ווי אין צ קצסמן, או איר ואלם גים ווי מידע פייגל בלאנדושען ערגעץ-וואו, און זוכן אויף צ מוימן ים צ שיף מימ שווצרצע מצחמן. קרבנות פון מיין יידיש לשון, רו צו אייער שמויב! צום פּאָמער פון די פעלקער... דער געשמופּלמער רוצח, אויף צענדלינגער לשונות א באזונגענער מים לויב; צום רשע דעם געבליבענעם פון מבול בימי נח -צו אים האם איר באדארפם עם זינגען אייער יידיש ליד? געווען בין איך אין דעם גיהנום און איך וויים די סיבה! דערפריים האם אייך וואס מיטזינגען אין כאר מעג אויך דער ייד, און ווייל פון אומהיימלעכן פחד קען אויך ווערן — ליבע. איר האָם געהערם: אין מערב בושעוועם דער יידן-האָס, און איר האָם בלויז געהאָם איין אויסוועג: שמארבן אדער זינגען. תשם איר געזונגען: "יום-מוב וועם אויך זיין אויף אונדזער גשם!" און אין די נעכם געציםערם או מען ואל אין מיר נים קלינגען. איך משפט אויך נים אייער שכן, דעם געפרואווטן סלטוו. נָאר די, וואס האבן מיר געהייסן אייער פּיין פארשווייגן ווען איך בין אין דער וועלם שרוים — דער רויםער ערב-רב וועם אָפּפּאַלן פון אונדזער בוים ווי דורכגעפוילמע צווייגן.

(2Y)

ווי פרויעריק מיר איז וואָם שאַפונם גיבן מיר גערעכפ מים זייער בלאָנדזשענדיקן, שמומען און פאַרשעממן שמייכל. פון אייער חלומען און פיבערן דורך לאנגע נעכם, געבליבן איז די שיינקיים פון א רואינירמן חיכל. אין אייער ליד זיים איר געווען געגליכן צו א פייך, וואס שפיגלם אפ די ווארהאפטיקע וועלם -- קאפויער. געבליכן איז א יונגער דור וואס פרעגם זיך נים אויף אייך, און נים אויף מיר, און נים אויף אונדוער דורותדיקן מרויער. פאר אייער לייב-און-לעבן אין דער פינצמער אומגעבראכמ, בשקומען השבן אייערע אלמנות — געלמ, דמי-כופר. נאר אייער לשון, וואס תלינים האבן שמום געמאכמ, איז וויימער שמום אין לאנד, וואו דיכמער זינגען נאך אן אויפהער. איז מיר געבליבן אייער לשון! ווי עם בלייבם דאם קלייד פון א דערמרונקענעם וואס איז אין מייך געבליבן ליגן. אָ, מיר איז נים געבליכן אייער אויסגעבאַרגטע פרייד. נאר גאר דאם בימערניש פון אייער יידישלעכן ניגון.

The Sonnet

\* JACOB FRANCES (1615-1667)

לולי יִדְעִתִּיךְ, אַהֲבָה, מֵאֶמֶשׁ, לוּלֵי בְּיָדִי פָּעַלֶּךְ מִשַּׁשְׁתִּי, לולי בּלבִי לַהַבֵּך הַרְגַּשְׁתִּי, וּכְשַבְּלוּל אֱלֶךְ לְמֵאֲז תַּמֶס;

לוֹלֵי לְמִיוֹם אָחֶזֶה הַשָּׁמֶשׁ תַּקפֵּך וּמֶמְשַׁלְתַּךְ בְּעֵינִי חַשְׁתִּי בַּמַחַנֶה הַזֶּה אֲשֶׁר פָּגַשְׁתִּי – מָמִין אֱנוֹשִׁי עַד בְּעִיר וַרֶּמֵשׂ

הָאַהַבָּה, הַיּוֹם חֲשַׁבְתִּיךְ אַיָן, תֹהוּ וְאָפֶס נָחֱשָׁב לִי חֵשֶׁק, לוֹ אֵקְרָאָה טָלֶה בְּצוּרַת לַיִשׁ;

ּכִי אָזְרָה עָפְרָה לְנֶגְרּוֹ זַיִן, לָבָה לְבוּשׁ שִׁרְיוֹן לְמוּל כָּלִ נֶשֶׁק, חַצַּיו בְּחֵיקָה שַעַוַה עַל שַׁיִשׁ. Had I not known you, Love, before today, Not touched with my own hands your works of art, Nor felt your burning flame within my heart To melt me like a snail, slithering away;\*

Had my own eye not sensed, from the first day I ever saw the sun, what powerful part You play in all our lives, even from the start: Both man and beast, and all the smaller prey;

I would have thought you, Love, to be all gloss, I would have thought quite nothing of Eros, He would have seemed a lamb clothed like a lion.

For my beloved stood up to desire, Her heart a coat of arms against all fire, His arrows at her breast like wax on iron.

- Marcia Falk

\*Psalms 58:9—As a snail which melteth, let every one of them pass away. (KJV)

(1889-1966)

א. גלאַנץ־לעיעלעם

Autumn

(A Sonnet Ring)

I

האַרבסט (סאַנעטן־קראַנץ)

מיַן לויב דיר, הארבסמ, סעזאן פֿון ריַיפֿן גאַלד, פֿון דורכזיכטיקע בענקענדע קריםטאלן, פֿון קלוגע ביימער — ריזיקע קטרטלן, פֿון בריימער רו, וואס שמייכלם אויף רעוואלם. עם זיינען רו און אומרו דאָך די שפראלן דערפֿון בלויז, וואָם מיר האבן ווען געוואלמ... דער הארבסם לערנם ווייזהיים אונדו. זיין רייכקיים צאלם פֿאַר פֿרילינגס לײַכמקיים, פֿאַר די שווערע וואַלן י

I praise you, Autumn, season of ripe gold, Of cold, translucent, and nostalgic crystals, Of wise trees--giant colonies of corals, Of wide rest, that smiles at all revolt. Unrest and rest are merely the rays Of everything we ever wished to have. Autumn teaches wisdom. Its richness pays For Spring's light-heartedness, for heavy waves

פֿון זומער, וועלכע נארן מים דער לאסם פֿון פֿאלשע און פֿארפֿירגדע מיראזשן. "וואָם ווען געוואָלמ״, און ווען געליכט, געהאַסט — ס׳איז אַלץ נישט מער, ווי פֿיַנע קאָמופֿלאַזשן.

> דער אמת איז אין הארבסם קאלאראמורן: אראנזש, וויאלעם און מרוימענדע פורפורן.

> > $\mathbf{II}$

אראנזש, וויאלעם און מרוימענדע פורפורן.
מ'איז נישמ די פול-באשמיממע ליניע וואר,
נישמ דאס, וואס האט איין בילד, איין פנים נאר,
און רײַסמ זיך אפ מיט זיכערע צעזורן.
וואר איז דער האלב־מאן, דער געמישמער כאר,
וואו ס'קלינגען צימעריק זיך צונויף די שפורן
פֿון פֿילע קלאנגען, צײַמן, קרעאמורן,
וואו ס'בענקט דער כאאס אלץ צו ווערן קלאר.

דאָם איז דער הארכסמ. דאָס זײַנען די פֿאַרגאַכמן, זוען ס'איז איינצײַמיק אומעמיק און העל, זוען ס'עפֿנט אלע שלומערנדע פראכמן די פיינלעך-לוימער ווערנדיקע זעל.

> דאן בעמסמו צו א פֿרוי, ווײַם אין לאזורן: אין דײַנע צארמע, שמראליקע קאנמורן".

> > III

אין דײַנע צארמע, שמראליקע קאנמורן
שוועכם אום מײַן מרוים, דו זעלמן־ווײַמע פֿרוי, 
דו איינציקע, וואס נאר אין אוונט־כלוי
דערשײַנסמו מיר, געשפין פֿון עמער־שנורן.
דורך צופֿאל זײַנען מיר גאר ווײַט אזוי —
צוויי אפגעזונדערט־כלאנדזשענדע פֿיגורן,
צוויי אפגעשפּאלמן־בענקנדיקע שפורן
פֿון איינס, דאָס ווײַס און שווארץ פֿון כלויז איין גרוי.

ניין. נים פֿון גרוי. פֿיל ריכמיקער: וויאַלעמ, וואו רוים און כלוי אין וואונדער־אמאלגאמע העל זינגען אוניסאניש א דועמ, איין איינציק-לוימערע, פֿאַרבענקמע גאַמע.

אין דיר, אָ, זעאונג, דו פֿון בלוי און גאָלד זוערם גאָר מײַן זעלן-פּלאָנטער אויפֿגעראָלט.

In you, oh vision live in blue and gold,

The tangle of my soul is now unrolled.

Of Summer, which delude with all the burden Of false, deceptive, desert-like mirages. What you "ever wished," or loved, or hated—It is no more than pretty camouflages.

Truth lies in Fall's coloraturas: purpose In orange, violet, and dreamy purples.

II

Of orange, violet, and dreamy purples.

Not the fully-determined line is real,

Not that which has one image, or one face,

And is cut up by self-assured caesuras.

Half-tones are real, the compounded choir,

In which, vibrating, still resound the traces

Of multitudes of times and sounds and creatures,

Where chaos yearns for lucidity.

And such is Autumn, when the evening twilights

Are simultaneously depressed and bright,

And when your soul, while growing painfully clear,

In all its slumbering beauties opens up.

Then pray to a far woman, in blue azures:
"Within your delicate and radiant contours."

III

Within your delicate and radiant contours

Hovers my dream, you rare and distant woman,

Unique one, you emerged in evening blue

Before my eyes, a web of ether-threads.

Through chance alone we are so distant far-
Two separately wandering existents,

Two split-apart and craving traces of

A one. The white and black of mere one gray.

No, not of gray. More truly it is: violet,
Where red and blue sing brightly a duet
In unison, a wonderful amalgam,
In one uniquely-lucid, yearning gamut.

XV

מיַן לויב דיר, האַרבסמ, סעזאָן פֿון רײַפֿן גאַלד, אראנזש, וויאַלעט און מרוימענדע פּורפּורן.
אין דײַנע צארמע, שמראליקע קאנמורן
ווערם גאר מײַן זעלן־פּלאָנמער אויפֿגעראַלמ.
זכרונות, בילדער, זעאונגען, פֿיגורן —
דער פֿאַרבן־זאַמער האַרבסמ מאַלמ אַלץ און מאַלמ,
יעטוועדעס בילד דערציילם: געקאַנמ, געזאַלמ,
אין אַלץ מײַן איכס פֿאַרגאַנגען־ווײַמע שפּורן.

וואָם אצינד, אין שיינכארער אנמראקמ, ס'איז דאָם פֿארגיין, נאָר ערב נײַעם מאָרגן. דו פֿילסט עס איז נאָך נים דער לעצמער אקמ, פֿארוים איז ס'גרויסע וואונדער ערשט פֿארבאָרגן.

א, וואונדער דאָ און דאָרמן. דורך מיר רעדמ זייער שמים אי שמיל, אי הויך, אי פֿרי, אי שפעמ. I praise you, Autumn, season of ripe gold,

Of orange, violet, and dreamy purples.

Within your delicate and radiant contours

The tangle of my soul is now unrolled.

Memories, visions, images and faces—

The color-sated Autumn paints and paints.

Each image tells: you could, you should, you meant.

In all—my Ego's distant—faded traces.

What now exists is shadowy entr'acte.

The sunset is but eve of a new morning.

You sense: it is not yet the final act,

Ahead—the stunning wonder, yet unborn.

Oh, wonders here and there, through me speaks out Their voice: both late and early, low and loud.

(Roscoe, N.Y., August-September, 1922)

+ rans. Benjamin Hrushovski

\* Mani Leib (1883-1953)

פרן מיין היגל

דו האָסמ מיר צוגעמיילט די פולע זעט פון יאָרן, די קרוין פון עלטער — שטאלצן זילבער אין די האָר; די ראיה פון אַן אינד אַרומצונעטען קלאַר פון היגל, וואו איך שמיי ביים שיטער פון זכרון:

דעם מאָל, די אָפּגרונמן, וואו איך בין דורכגעפארן מים מיינע ריימוועגן פון שפראץ פון מיין קאיאר דורך רוימן זומער, גאָלדן הארבסמ, ביז ווייסער וואר פון ווינמער-מעג, ווען זייער ראָד האָם איינגעפראָרן

די קניימשן אויף מיין שמערן פון דערקענמער פיין, פון דורכגיין אויף דיין ערד און פון דער מריימט פון מנען. או אומעמום דיין חסד איז מיר בייגעשטאַנען;

שז ווי דיין האנט, וואס פירט די זון אין מאג אריין. — אזוי האט אויך דיין האנט געשטארקט מיין אלמן פליגל, דערהויבן מיך צו לויבן דיך פון מיין דערגרייכטן היגל.

#### From the Crag

You have granted me my full share of days, The crown of old age—proud silver in my hair; Hindsight to see clearly everywhere From my crag, at the glint of memory:

The valley, the chasms through which I rode With the chariots of my breaking dawn, Through red summer, golden autumn, To winter's white truth, when the wheels froze

The lines on my forehead from appreciated pain, From passing through on your earth, suspecting your grace Has everywhere stood by me and given solace

That just as your hand leads the sun into day So too your hand strengthened my old wing, Raised me to praise you from the crag where I cling. זאל שרייענדיקער שמאל און גרויער שמיין פארביימן דאס גרינע גראז; דער כראזג פון האמער און פון צוואנג דאו רוישן פון דעם ראד — דאס פייגלשע געואנג; דער גרילץ פון זעג — די זומער-גריל; דעם פרומען פימן — דער גרילץ

דער סוחר. און ווי אין די אור- און ערשמע ציימן דאָס גראָז וועם דורכן שמיין ארויסשפארן זיין זאנג אינאיינעם מים דער גריל; און איבער דעם געקלאנג פון שמאל — דער פויגל וועם פארקלינגען אלע וויימן.

און אויך דער פימן : פרום, פון מומל פונעם מארק, פון האנדל-האוועניש און דעם גערויש פון רעדער וועם ער זיך שארן שמיל מים פארמעם, מינט און פעדער

צו הייליקיים פון ווארם, וואס איז אין שפלות שמארק, — צו האפמן תפילות פאר דער וועלם: מים גאָם פארקניפן דאס הארץ, די שווערמום אויפבינדן אויף שמומע ליפן.

#### אַ פלוים

אין קילן אוונט האט דער באלעבאס פון בוים א רייפע פלוים אראפגעריסן אינאיינעם מיטן בלאט, און איינגעביסן די טויאיק בלויע הויט. האט פון זיין שלאס

דער שלאפעדיקער זאפט געטאן א גאס סיט קילן שוים. און צו פארשליסן איר גאנצן זאפט – א טראפן ניט פארגיסן – האט ער פאסעלעך, ווי מען טראגט א כוס

מים וויין, אין ביידע פולע הענם די פלוים געבראכם דער ווייב און איידל צוגעמראגן צו אירע ליפן. האָם זי מים אַ ליכן

"א דאנק" — פון זיינע הענט גענומען נאגן הי פלוים. ביז אין די הענט איז אים פארבליכן די הויט, דאָס ביינדל און צעקלעקטער שוים.

#### 77

זיי זיינען דפרם, אוי, גפם, געווען פ סך, פ סך, פזעלכע לעבעדיקע און פזעלכע ברפווע, פזעלכע שמפלמנע, בערדיקע און קומשערפווע שפרפך. און מים פ וואונדערלעכער אויסטערלישער שפרפך.

און זינגען פלעגן זיי פון אונמער יעדן דאך אזעלכע האפערדיקע לידער און משיקאווע: פון מלך אלי-מלך און דער שיינער פאווע, מיט מעכיר-מדרה מראָפּ און צימכלען פון תנ"ך.

נאר איבער זייער קאפ — די זון האם נאר געזען די רויע גוואלד, דעם קאלמן מעסער ביים רוצח, ווי ער איז איבער זיי אראפ, מיט ווילדן כח,

און ס'פרט מערדעריי איז דטרט געווען! איצט זענען זיי ט זכר נטך פון יענער גווטלד: ט צוויי-דריי ביימער פון טן אויסגעהטקטן ווטלד.

#### **Psalmodist**

Let shrieking steel and gray stone be set
For green grass; the clash of hammer and tongs
And the rush of wheels—birdsong;
Grating of saws—the summer cricket; the pious poet—

The merchant. And as in earliest and early days
The grass will shoot its stalk through the rock
In rhythm with the cricket; and over the clanging shock
Of steel—the bird's song will range far and away.

So too the poet: pious, from market noises, From business bustling and the wheels' clatter He will move apart with parchment, ink and feather

To the holiness of the word, which in its commonness Is strong—to stitch prayers for the world: to knit The heart to God, to unbind the sorrow on silent lips.

#### A Plum

In the cool evening the master
Tore a ripe plum straight off the tree
Together with its leaf, and sank his teeth
In the dewy blue skin. From its fetter

The sleeping sap flowed out and up With cool foam. And to lock in all Its sap—and let no drop fall—Slowly, as one carries a cup

Of wine, in both full hands he carried home The plum to his wife and gently Brought it to her lips. She, with a kind

"Thank you," began to suck the plum that lay In his hands. Until there remained in his hands The skin, the pit, and clinging foam.

#### They

There they were many, O God, so many, Such vital ones and unafraid,
Such noble ones, with beard and braid —
And talking in a marvelous strange way.

And under every roof they would sing—
With Torah chant and scripture cymbals—
Such rare songs, proud and boastful:
Of the golden peacock and Elimelekh the king.

But above their heads only the sun in its stare Saw the raw fury, the killer's cold blade, How with wild force it descended, And what massacres were there.

Now they are but a trace of that fury: An axed forest, a couple of trees.

Translated by David G. Roskies and Hillel Schi

Levivot\* (an idyl)

Truly it was morning, and few to equal it,

And the first of the months of Spring, lovely over the steppes of Ukraine,

Steppes and plains sea-broad — and who was the first,

First of all, to see this fresh morning's delight,

Still washed in dew and the glow-of the morning star

That day and hour? — The lark was first

And raised himself on his wings skyward and rained down his melodies.

Waking the swallow in the roof and the sparrows in the thicket's branches.

Second, the sun awoke from her sleep, her face blazing

With shame that she rose late, hurried to her work,

Paint-brushing the buds, putting blue to the young bird's wing,

Curling with sparks a low wave, gilding the scales of the sea,

Warming frog eggs in the reedy recesses of fens.

She sent a waking ray to the bees: "Wake up, sleepy," and urged

A tardy grain of wheat. - Third, awoke the old woman,

The Rabbi's widow, Gittel, and she opened her shining eyes.

Pure blue, clear, without even a rack of light cloud,

The sky stretched and wrapped in fresh grasses.

Just now opening their eyes, pasture and steppes sparkle;

And tranquillity dreams in everything, a desolute sanctuary's silence,

As if sky above and earth below were amazed

At the aura's sight and at their own beauty.

Gittel hurriedly arose from her warm bed

(She covered herself with a quilt, though the cool days were already gone),

She washed her hands in a two-handle copper basin —

This basin was very old, massy and solid,

Polished to glowing with crushed brick.

(It had been a gift from her aunt, may she rest in peace,

Given to her on her betrothal day as a remembrance,

A precious utensil — and it was only twice repewtered after.)

The lips of the old woman whispered, for she prayed

Quietly as she did every day and her eyes laughed and shone.

It seemed to her as if the universe greeted her now with a charming smile,

As if everything was glad, rejoicing at life's abundant beauty.

Before her prayer was done she sensed her spotted cat

Lying at her feet, wailing and licking her dress.

He had grown thin and his hair was falling out

(it is the season of cats, their wailing is heard in the nights).

"Shame on you, old fool," the old woman fumed at him

And she filled a potsherd with milk and gave it to the spotted cat,

And the animal lapped hungrily, famished from its night wanderings.

לִבִיבוֹת (אידיליה)

אָכֵן בֹּלֶר, שֶׁאֵין דְּנְמְתוֹ רַבִּים, אָז הָיָה וָרָאשׁוֹן בְּּחָדְשֵׁי הָאָבִיב, הַנָּאנֶה עַל שַׁדְמוֹת אוּקַרֵינָה, אָשׁוֹן, הַרָּאשׁוֹן, הָרָאשׁוֹן, בְּיָם! – וּמִי זֶה הָרָאשׁוֹן, רָאשׁוֹן לַכּל, אֲשֶׁר רָאָה אֶת חֶמְדַּת הַבּּקֶר הָרַצַנָּן, עודו רוחץ בַּטָּל וְהֵילֵל בֶּן־שַּׁחַר עוֹד מַבְהִיק,

בְּאוֹתוֹ הַיּוֹם וְהַשְּׁעָה: – עֶפְרוֹנִי – הוּא הָיָה הָרָאשוֹן וְעָלָה עַל בְּנָפִיו אֶל עָל וְהִמְטִיר מִשָּׁם מַנְנִינוֹתְיוּ, בְּנִג, וְעֵל פּארוֹת הַפְּבָךְ הָאַנְקוֹרִים. -

גִּיטְל, אַלְמָנַת הָרַב, וַתִּפְקַח עֵינֶיהָ הַמְּאִירוֹת. צַחִים וּכְלִילֵי־הַתְּכֵלֶת, בְּאֵין זֵכֶר לְעָב קַל בַּמָּרוֹם,

ָהָאֶהִילוּ שְׁמַיִם, וַעֲטוּפֵי עֲשָׂבִים רַעֲנַנִּים,

פָּקְחוּ זֶה עַתָּה עֵינֵיהֶם, הִבְּרִיקוּ הַמִּנְרָשׁ וְהַשְּׁדֵקָה; ,וַשַּלְנָה חוֹלֶמֶת בַּכֹּל, דוּמִיַּת בֵּית־מִקְדָשׁ שֶׁשְּׁמֵם, רְּאָלָּוּ שָׁמֵיִם בָּרוֹם וְהָאָבֶץ מִתַּחַת בְּתִּמְהוֹן ָהָכּוּ לְמַרְאֵה הַזִּיו וּתְמֵהִים בְּעַצְמְם עַל יָפְיָם.

מִהַרָה גִיטְל וַתָּקָם מֵעַל מִשְּׁתָה הַחַמְּה (נְיָנָה מִתְכַּפָּה בַּשְּׂמִיכָה וְאָם עָבְרוּ כְּבֶר יְמֵי צָנָּה),

צג נְטְלָה יָדֵיהָ בְּסֵפֶל נְחֹשֶׁת בֶּן־יְדוֹתָיִם. צַתִּיק הָיָה הַפַּפֶל מְאֹד, כֶּבֶד מִשְׁקָל וּמוּצֶק, מַבְרִיק וּמַזְהִיר, כְּבָא מִמֵּרוּק בִּלְבֵנָה כְתוּתָה (דּוֹרוֹן לָהּ הָיָה מֵאָת דּוֹדָתָה, עָלֶיהָ הַשָּׁלוֹם, וְנָתְנָה לָה אוֹתוֹ בְּיוֹם חֵג כְּלוּלוֹתֶיהָ לְוִכְּרוֹן,

30 כְּלִי מְאֹד יָקָר – וּבְדִיל מֵאָז אַךְ פַּעֲמַיִם צִפּוּהוּ). לַחַשׁ לְשִּׁפְתֵי הַזְּקָנָה, כִּי אֶת תְפִּלוֹתֶיהָ הָתְפַּלְּלָה ָּדֶרֶשׁ וּכְדַרְבָּה יוֹם יוֹם, וְצֵינֶיהָ צוֹחֲקוֹת וּמְאָירוֹת; נְדְמָה לָה, כְּאָלוּ הַיְקוּם בִּצְחוֹק־חֵן יְקַדְמֶנָּה הַפְּעַם, וָהַכֹּל שָּׁמֵחַ וְשָּׁשׁ עַל שִּׁפְעַת־הַחַיִּים וְיָפְיָם.

ענ וְטֶרֶם תְפִּלְתָה הְּכַלֶּה בְּבֶר הִרְגִּישׁ בָּה חֲתוּלָה הַבְּרֹד, נָח לְרַגְלֶיהָ וּמְיַבֵּל בְּתַחֲנוּנִים וּמְלַבֵּק שִׁמְלָתָה;

בְּשָּׁרוֹ כָּחַשׁ מִשָּׁמֶן וּשְּׂעָרוֹ הוֹלֵךְ וְנוֹשֵׁר (וְהַיָּמִים יְמֵי הַחֲתוּלִים וִילֵלָם וִשְׁמֵע בַּלֵּילוֹת).

"אָר לְךּ, זָקּן מִשְׁתַּשֶּׁהוּ" – תִּתְרַצֵּם עָלָיו הַזְּקְנָה, –

יָם שֶׁל דּוּד מִלְאָה חָלָב וַתְּמֵן לַחֲתוּלָה הַבָּרד, נְסִבֶּע שֶׁל בּוּד מִלְאָה חָלָב וַתְּמֵן לַחֲתוּלָה וָלָקְקָת הַחַיָּה בְּתַאָבוֹן, כִּי רָצֲבָה מִלֵּיל נְדוּדֶיהָ.

(29)

יְשִׁנָיָה אָז תִּיקץ מִשְּׁנָתָה הַחַפָּה וְלוֹהֲטִים פָּנֵיהָ: ס) בּוֹשָה כִּי אֵחֲרָה קוּם, נָחְפָּזָה הִיא אֶל עֲבוֹדְתְה לַעֲבִיר מַכְחוֹל עַל צִיץ וְלָשִׁים בַּפּוּף כְּנַף צִפּּרֶת, לְסַלְמֵל בְּרַצֵּי גַל נִדָּח, קַשְּׂקשׁוֹת הָאָקוּנוּס לְהָפֵּז, לְהָחֵם בִּיצֵי הַצְּפַרְדְּעִים בְּסֵתֶר קָנֶה וּבְצָּה. שְׁלְחָה קוֹ מֵקִיץ לַדְּבוֹרִים: ״הָקִיצוּ, יְשֵׁנִים״ וּמְּוְרְוָה אַ בְּגַרָגר שֶׁל דָּגָן שֶׁפָּגֵר. – וּשְׁלִישִׁית גַעוֹרָה הַוְּקֵנְה Gittel watched the cat lapping the milk and felt Suddenly in her soul hunger and in her nostrils The smell of levivot filled with cheese And washed in buttermilk — steam rising in the pot from the boiling water. A smile was on the old woman's lips, she laughed at herself in her heart. בַּת־צָחוֹק עַל שָׂפָתָי הַוֹּקנָה, כִּי צָחַקָה בִלְבָּה עַל עַצִּמָה: How comes this desire? - She turned her step to the cellar Heavy with coolness, for there were the cheeses and pitchers of buttermilk. She is deep in the cellar — suddenly the sound of the dog's barking Rasps her ear, and the voice of someone talking: "Be off, go, son of Satan." It is Domaha's voice as she comes, But Sirka still kept barking, and Domaha lifted Her cane, a staff of light almond wood, over the dog's back, Her blow came hard at his thin knee. He began to set up a wail from the shrewd pain and fled, Tucking his sparse tail between his legs and hobbling on three. It was just then Gittel came to greet this Gentile woman: "Good morning to you, Gittele." "And a good omen for you; see, Here is a full pot in my hands and so I meet you, Domaha." "Peace to you, Gittel, my dove!" - and Domaha stands her cane In the corner of the small room that was the kitchen -"And how is your health?" "Your eyes see, Domaha. By the Master of the World's grace, I slowly make my way; And where do your legs carry you?" "I go to the church And here too is milk in a pitcher and a loaf of bread, I bring them To Father Vassily for the holiday." "Oh, Oh, Domaha, what holiday is this?" "Just so, is today a small matter? This is the Saint's day of Little Mikola. You forgot? Our people too, Many of them, healthy ones, go out to the fields on holidays, like today. Faith has disappeared in the people. Who comes to the monastery service? Two old men, three old women, while they are still alive. No strength is left to struggle with children of these brazen days. These little ones — every puppy of them — if you tell them, go to pray, Wag their tongues immediately: Be off! Why today of all days? — The generation dwindles, and how sad are the walls of the monastery. When I come into the court, who is there? A blind man, a lame man, another pauper.

The sad walls of the house and Father Vassily in the midst. Sad, too, the voice of the bells, as if weeping for forsaken holiness. But here also among your own there are heretics, renegades. Every unclean thing, they eat — and pig! They smoke on the Sabbath! I remember when I was a child: Sabbath and life died down, Tranquillity, silence in the market place. I was almost terrified. Now — it is a shame, isn't it? The Sabbath, and they trade and sell. I am too ashamed, I, by my head, to come on Sabbath,

To buy something in a Jewish shop. Isn't it so, Gittel? Zalman the sheep merchant was at our place the day before yesterday, Buying and selling on the holiday. — Zalman! — I said, Will you truly Deceive your soul, will you live forever and never die? And your God, what will he say? Aren't you afraid of his law? It is Sabbath today! - And what did he reply? This Zalman turned to my son And said to him: 'Gritza! Do you feel like giving us your mother, She shall be our Rabbi?' — By my head, so he said, that brazen one.

רַאַתָה גִיטָל חַתוּלָה הַלּוֹקַק הַחָלָב וְהִרְגִּישָׁה פּתאֹם בְּנַפְשָׁה גַּם הִיא תַּאֲנַת־הָאֹכֶל, וּבְאַפְּה רִיחַ שֵׁל לְבִיבוֹת מִמְלָּאוֹת בִּגְבִינָה עֲשׁוּיָה 45 וְרוֹחֲצוֹת בָּוְבָדָה – וָהָאֵד עוֹלֶה בַסִּיר מִן הָרוֹתִחִים. אותו הַחַשֶּׁק מִנָּיִן? – וַמָּשֵּׁם פְּעָמֶיהָ לַפַּרְתַף, פָבֶד הַצִּנָּה, כִּי שָׁם הַגָּבִינָה וְכַדֵּי הַזְּבְדָּה. הִיא עוֹד בַּמַּרְתֵּף הֶעָמֹק – וּפִתָאֹם קוֹל וָבְחַת הַכֵּלֶב יז צוֹרֶם הַאֹוֵן מָאֹד, וְעוֹד קוֹלוֹ שֵׁל אַדַם בְּדַבְּרוֹ: ״סור לָדְּ, סור בָּכוֹר־שָּׁטַן!״-וְהַקוֹל קוֹל דּוֹמַחַה בִּבוֹאַה, אָפָס לא עַמַד סִרָקָה מִנְבוֹחַ; אַז תַּרִים דּוֹמַחָה מַקַלָה, נַוַע לוּו רַדְּ, עַל גַבּוֹ שֵׁל אוֹתוֹ הַכֵּלֶב, וָהָיָתָה פִּגִיעָתָה מִאֹד רָעָה בִּאַרְכְּבָּתוֹ הַצִּנוּמָה; צאַ הָתִחִיל בּוֹכֵה מָאֹד מֵעָצִמַת מַכָאוֹבוֹ – וַיַּנוֹס, תָחוּב וְנָבוֹ הַמְדַלְדָּל בֵּין רַגְלָיו, וְהוּא מִדַדֶּה עַל שָׁלשׁ. וָיָצְאָה כְּרָגַע גַּם גִּיטָל לְקַדֶּם פָּנֵי אוֹתָה הַ״גוֹיַה״. - ״צַפָּרָא טָבָא לָךְ, גִּיטָלִי!״ – ״סִמַּן טוֹב לַךְּ, רָאִי נַא: הַנָּה בָיָדִי כִּלִי מָלֵא וָכָכָה פִּגַשְׁתִּיךִּ, דּוֹמַחָה!״ - 60 – ״שָׁלוֹם לֶךְ, גִּיטְלִי יוֹנָתִי!״ – וַתַּצַמֵד דּוֹמַחָה אֶת מַקּלָה בִּפִנַת הַחָבֵר הַקַּט, שֶהַיָה גַם חָבֵר־לְבָשׁוּל, – - ״הַיְנוּ הַךְּ. וּבְרִיאוּמָךְ ?״ – ״צִינַיְדְ הָרוֹאוֹת, דּוֹמֶחָה: בַּחַסְדֵי רְבּוֹנוֹ־שֵׁל־עוֹלָם אֲשֶּׁרֵךְ דַּרְכִּי לְאִשִּי. לְאָן יִשָּׂאוּךְ רַגְּלָיִדְיִ״ – ״אֶל בִּית־הַתְּפִלָּה אָנֹכִי, 45 וָהָנָה גַם חָלָב בַּכַּד וָכְכַּר־הַלֵּחָם, הָבָאתִי לָאַבָּא בַסִּילִי בָּחָג״. – ״הוֹי, הוֹי, דּוֹמַחָה, מַה חָג זֶהיִ״ ״הַיָנוּ הַדְּ, גִּיטָל, אַטוּ מִלְּתָא זוּטָרְתַא הַיּוֹם: הַיּוֹם ״מִיקוֹלֵה הַקַּטָן״! שֶׁכַחַתִּז וְאוּלָם גַּם מְשֵּלֵנוּ ַרַבִּים וָכֵן שְׁלֵמִים כַּיוֹם הַשָּׁדֵה הֵם יוֹצָאִים בַּחַגִּים. יף אָפִסָה אֵמונָה מֵעָם. מִי בָּא אֵל עֵבוֹדַת הַמְּנִוַרי? יִשִׁישִׁים שִׁנַיִם וְשָׁלשׁ זְקַנוֹת, כָּל עוֹדָם בַּחַיִּים; כֹחַ כָּבֶר אַיָן לִהָתְנַּרוֹת בִּעוּלֵי־הַיָּמִים הַחֲצוּפִים.

אֵלֶה הַקְּטַנִּים – כָּל כְּלַבְלֶב, כִּי תֹאמְרוּ לוֹ: – לֵךְ אֵל הַתִּפְלַּה – חוֹרֵץ לְשׁוֹנוֹ מִיָּד: – סוּרִי! מַה יוֹם מִיָּמִים!

> זר הוֹלֶךְ וּפוֹחֶת הַדּוֹר, גַּם כַּתָלֵי הַמִּנְוַר מַה־נוּגִים! בְּבוֹאִי בֵּחָצֵר – מִי שֶׁם? עְוֵּר, פְּפֵּחַ וְעוֹד דַּלְפוֹן, בָּתִלֵּי־הַבַּיִת הַנּוּגִים וָאַבָּא בַסִּילִי בַּתַּוֵךְ. וְנוֹגֶה גַּם קוֹל הַפַּצְמוֹנִים, כִּמְבַכִּים צֵווּבַת־הַקּבָדשׁ. וָהָנָה גַּם מִשֶּׁלַכֶם מִינִים הָם וָאָפִּיקוֹרְסִים,

אוֹכְלִים כָּל טָרֵפָה וַחַוִיר וּמֵצַלִים עַשָּׁן בְּשַׁבַּת. יַלְדָּה הָיִיתִי, זְכוּרַתְנִי: שַׁבָּת – וּמֵתוּ הַחַיִּים, שַׁלְנָה נָשָׁקֵט בַּשׁוּק, כִּמִעֵט אַחָזוּנִי חֲרַדוֹת. צַתָּה – חָרָפָּה הִיא, כִּלוּם לֹא? שֲבַּת – וְסַחֹר וּמֵכֹר. בּוֹשָה אָנֹכִי – אֲנִי, חַי רֹאשִׁי, מִלָּבוֹא בַשֵּבָת

צא לְקנוֹת דַּבָר בַּחֲנוּת־יִהוּדִית, הַיִנוּ הַדְּ, וְיִטְלְי. וַזַלְמַן הַפּוֹחֶר בַּצֹאן, אַךְּ שָׁלְשֹׁם הַיַה אָצְלֵנוּ, קוֹנָה וּמוֹכֵר בֶּחָג. – זַלְמַן! – אַמַרְתִּי – הַאָמְנַם מַשָּׁלֵה אָת וַפִּשָּׁךּ אַתָּה, לְעוֹלָם תִּחְיֵה וִלֹא תָּמוּת: \_ וַאלֹהֵיכֶם מַה יֹאמַר? הַאֵינְךּ יָרֵא אֶת דִּינוֹ? יַלְמַן הַיּוֹם! – וּמַה שַּׁח? אָל בִּנִי אַזַי יִפְנֵה זֵה זַלְמַן 10 שַּבַּת הַיּוֹם! ָוֹאוֹמֵר לוֹ: גָּרִיצָה! הַנֵשׁ אֶת וַפִּשְׁךּ לָתָת אֶת אִמְּדּ,

ּוְהָיִתָה הִיא לָנוּ לְרֵביּ – חֵי רֹאשִׁי, כֹּה אָמֵר הַחָצוּף.

And so it is, but how are you? What is your cheese for, and the buttermilk?" Ashamed, Gittel answered: "I don't know myself. The smell Of levivot came to my nostrils and I was unable to control myself. There is a folk-saying: An old person is like a child. A man lives long, but without his good sense he is brought To the grave...." Then the peal of bells sounded from the monastery. Domaha grasped her cane, her pitcher, and her loaf of bread. "Peace to you." "Go in peace" — and she hurried to leave the house. The words of the Gentile woman are true, Gittel thought in her heart. The generation dwindles. What are we? Moreover, what are our children? Zalman the merchant... and my son? And my granddaughter, Razele, may she live. Woe, Woe! Were we and our fathers so?

Gittel went and took a large pastry board down from the wall, Tablets of sumach. It was made heavy and pink,

A dark reddish embroidery of veins spread over its surface.

She put the pastry board on the table and took up the sieve,

She put very fine wheat flour into the sieve.

She sieved and scattered quickly and it danced in her nimble hands.

Like dust of clear snow into the holes of the sieve pushed

Grains of flour and so they rested on the whole board,

Grain after grain of dust. And the surface grew

Shining, glowing, and pure as the first snow that falls

And kisses the autumn earth: Bear greetings from the Prince of Winter!

Actually like grains of dust that fall, descend at their leisure,

Grain after grain, alone, caught and drifted the drama

Of Gittel's months. And everything that had happened to her was before her

Good and bad, years of work, moments of joy: -

She was a child... a bride... already a mother. Once alert, here She is already old, a grandmother with a granddaughter, Razele, may she live.

Dust of pure snow pushed through the holes of the sieve, Grain after grain, alone, they fall and descend at their leisure. Then with her hands Gittel gathers the flour and makes of it A circular mound and in the mound's center a hole. Silently she gathers the flour, and her hands are light as she gathers, And before her eyes her granddaughter smiles: Razele, may she live.

Clean, pure, and soft — the child will open its eyes: Wrapped up in itself, the foreign element has not thrust into its soul. Good and evil slumber and all its spirit's strength lies within.

The child grows in the shadow of wings in the parents' hiding place, Its soul like theirs, and it absorbs into itself their being. Days pass and there comes a day (Gittel took six eggs, She cracked them and put white and yolk into the wheat flour, She kneaded the dough properly, kneading and kneading vigorously And its appearance changed quickly, easily, and it was like clear amber) When the child stands outside the nest of its parents who guard him, And all who go back and forth before him lay upon him their hand That injects him with filth, that scratches an abscess on his back — It is done by main force daringly against the gentle parent hand.

הַיָנוּ הַךְּ, וּמָה אָתּי וּמַה לָךְ הַנְּבִינָה וְהַוּבְדָּהיי״ בושָה גִיטְל עָנַתָּה: ״נַפְשִׁי בַּל אָדַע... בָּא רֵיחַ י לְבִיבוֹת בְּאַפִּי, וְכָךְ לֹא יָכֹלְתִּי לִמְשׁוֹל בְּרוּחִי; ָּהַיְנוּ דְאָמְרֵי אֵינְשֵׁי: דּוֹמֶה זָבֵן לְיָלֶד. רַבּוֹת יִחְיֶה הָאָדָם וְנִבְעָר־מִדַּעַת לַּאֶבֶר יוּבֶל...״ – וּבְאוֹתוֹ הָרֶגַע בָּא צִלְצוּל פַּעֲמוֹנֵי הַמִּנְזָר, אַחַזַה דוֹמָחָה בַּמַּקֵל, בַּכַּד וּבְכִכַּר־הַלָּחֶם. ישרום לֶדְיִי – "לְשָׁלוֹם לֵכִייִי – וַתְּמַהַר לַצְווֹב הַבְּיִת. \_ צַדָקוּ דָבָרִי הַ גוֹיָה" – כָּן נָמְרָה בְלִבָּה הַזְּקִנָה, – הוֹלֵךְ וּפוֹחֵת הַדּוֹר; מָה אָנוּ, וְכָל שֶׁבֵּן בָּנֵינוּ? זַלְמָן הַסּוֹחֵר... וּבְנִיז וְנֶכְדָּתִי בֵיזֶלֶ׳ה תִּחְיֶה? אוּי וַאָבוֹיי! הֲכֵן הָיִינוּ אֲנַחְנוּ וַאַבוֹתִינוּיִי

ָּנָטָלָה מֵעַל הַקִּיר הַמַּעֲרוֹךְ הַגָּדוֹל: לוחות עֲצִי־הָאוֹג, אַדִּירִים וּוְרָדִּים עְשׁוּהוּ, וָרְקְמָה אֲמָצָה שֶׁל גִּידִים מְבַצְבֶּגֶת וְעוֹלָה עַל נַּבּוֹ. שֶּׁמָה הַמַּצְרוֹךְ עַל פְּנֵי הַשִּׁלְחָן נַתִּקַח הַנְּפָה, נַתָנָה בַּנָּפָה הַהִּיא קֵמַח־סֹלֶת מְאֹד דַּקְה, יא נִפְּתָה וְזָרְתָה מִיָּד וַתַּרְקִד בְּיָדֵיהָ הַמְּהִירוֹת. בָּאַבְקוֹת הַשֵּׁלֵג הַצַּח נִתְחַבוּ בִּנָקבִי הַנָּפָה גַרְגָרֵי הַקָּמַח וְכֹה נָחוּ עַל פְּנֵי כָל הַמַּצְרוֹךְ, נַרְגֵּר שֵׁל אָבָק עַל נַּרְגַּר. וְסָלַךְּ הַמַּצְע וְנָדַל, מַבְרִיק וּמַבְהִיק וְצַח, כַּשֶּׁלֶג הָרִאשׁוֹן, הַיּוֹבִד נוו וְנוֹשֵׁק אֶת אַדְמַת הַסְּתָו: שְׂאִי שָׁלוֹם מֵאֵת שַּׁר שֵׁל חֹרֵף! מַמַּשׁ כְּגַרְגְרֵי הָאָבָק, הַנּוֹפֵל, הַיּוֹרֵד לְאִטּוֹ, גַרגַר וַגַרָגַר לָבָד, נַאָחִוּר, חָלְפוּ בַמַּחֲזֶה יַרַחָי גִיטָל וָכֹל שֵׁעָבֵר עָלֵיהָ – לְפָּנֶיהָ, טוֹבָה וְרָעָה, שָׁנִים שֶׁל עָמָל וְדַקּוֹת שֶׁל אשֶׁר: – סח יַלְדָּה הִיא... כַּלָּה... כְּבָר אֵם... וּפַעַם נַעוֹרָה – וְהִנֵּה זָקְנֶה כְבָר, וְהִיא סַבְּמָּא וְנֶכְדָּה לָהּ, בִייֶּ׳לֶה תִּחְיֶה.

> פָּאַבְקוֹת הַשֶּׁלֶג הַצַּח נִתְחֲבוּ בְּנִקְבֵי הַנְּפָה גָרַגַּר וְגַרָגַר לָבֶד, נוֹפָלִים וְיוֹרְדִים לְאִשָּׁם; בַּיַדָה אַז הָאֵסוֹף נִיטִל הַקַּמַח, וְתַעַשׁ מִמְּנוּ רא סוֹלְלָה הוֹלֶכֶת בְּעִנּוּל וְחוֹר בַּסּוֹלְלָה בַּתַּנֵף. דּוּמָם אָסְפָּה הַקֶּמַח, וְרֵכּוֹת יָדֵיהָ בְּאָסְפָה, וָנֵגֶר עֵינֵיהַ מִצַחֲקַת נֵכִדְּתָה רֵינֶ׳לֶה תִּחְיֶה.

נָקִי, וְטָהוֹר וָרַךְּ – כֵּן יִפְּקַח עֵינֵיהוּ הַיֶּלֶד. בָּלּוֹ כְּמַתְכָּנְתּוֹ שֶׁלּוֹ, וְאֵץ לְזָר חֵלֶק בְּנַפְשׁוֹ. נָמִים הַטוֹב וְהָרָע, כָּל כֹּחוֹת נַפְשׁוֹ בְּקּרְבּוֹ. הוֹלֵךְ וְגָדֵל הַיֶּלֶד בְּצֵל כַּנְפֵי הוֹרִים וִּבְסִתְרָם, גַפְשׁוֹ דוֹמָה לְנַפְשָׁם וְהוֹא סוֹפֵג אֶל תּוֹכוֹ יֵשׁוּתָם. וָנָמִים יַחַלוֹפּוּ; וְיֶשׁ יוֹם (וְגִיטְל לָּלְקְהָה שֵׁשׁ בִּיצִים, ָטֶרְפָה וְשָּׁמָה הַחֶּלְבּוֹן וְהַחֶּלְמוֹן בְּבֶּמַח־הַפּׁלֶת, לָשָׁה הַאֶּמַח כַּחֹק, לִישָׁה וְלִישָׁה חֲזָקָה, וָהָפַּךְ עֵינוֹ חִישׁ קַל וַיָהִי כְּעֵין הָעַנְבָּר הַשָּׁקוּף) סו וְצָמַד הַיֶּלֶד מָחוּץ לְקוֹ אֲבוֹתִיו בָּם יָחֲסֶה, וָהָיִתָה בוֹ יָדָם שֶׁל כָּל הָעוֹבְרִים וְהַשְּׁבִים עַל פָּנְיוֹ, ּוְנָתְנָה בוֹ מִזְהָבְּתְהּ, וְשִּׂרְטָה עַל גַבּוֹ שָּׁרָטֶת, ּוְנָחֲתָה בְּכֹחַ נָעֹז, לְעָמֵּת יֵד־אָבוֹת הָרַכָּה.

Razele grew and was beautiful, the house was filled with gaiety. In early morning, like the lark, she greeted the sun with song And when the sun turned down to evening she closed her eyes, wearied By her day's toil, chirping, skittering, singing Dashing up the sand, teaching her dolls to pray "I thank Thee." Then Gittel's son left the village, And went away to live in the city. And after five long years Gittel again saw her granddaughter who had left the nest. She saw her but did not recognize her fledgling: Then the child fell on the grandmother's bosom, Her spirit subdued by the voice of the past yet living in her heart; This moment gone, she opened lovely eyes To pierce the old woman's heart with looks, Canvassing and questioning: in spirit she was already a stranger to her. Truly Gittel saw that changes had taken place; And her son was different too, but she looked away, Refusing to see it all, as if frightened at the sight. The dough took on the redness of an Indian topaz, And Gittel palmed the smoothness of the rolling pin. Over the dough she passed it, over the four corners She rolled and smoothed hard to make a single layer, One thickness and one texture in all its parts; She took the greatest care there were no gaps and breaks: It turned out round and thin, as if fashioned with a saw and plane. For a while it seemed as if the dough fought back, Caught at the wood's smoothness, held on with great stubbornness, Leaned on the surface of the rolling pin, clung with audacious strength, But Gittel carefully overcame it with her quick movements.

Again, but after two years, she saw her. Razele came from the Gymnasium, for she was a student, Her thin body in the standard reddish uniform -They are squeezing this little body with a mighty hand. The same measure for everything, order and a book of rules. Her hand gesticulated to her teacher's words, the voice of authority. She bowed very properly, she spoke with judgment. She brought with her a prize: The Poems of Pushkin in a binding Of elegant purple cloth embossed with gold ("For good behavior and for devotion to studies").

All day the girl sat over the book and read Poem after poem in a high-tuned voice like a melodious singer, And her eyes were fire and her cheeks flame. The book was precious in the eyes of the old woman and the girl: Each day the granddaughter read it till she rested in the evening And the old woman placed it in the bookcase among the other books, "Tzena Urena"\* and the beloved "Supplications of Sara Bat-Tuvim."\* "שְּׁרָה בַת־טוֹבִים". אָצֶינָה וּרְאֶינָה" וְהַאָּינָה" וְהַאָּינָה וּרְאֶינָה" וְהַאָּינָה הַחֲבִיבוֹת שֶּׁל But she excused the unclean blemish,\* For it was not like the other books her granddaughter brought To stack in the corner of the room... (and the old woman took a glass Bottle, thin and round, and thrust it into the prepared dough, She pressed the mouth of the bottle - circles formed.

ָרֵיזֶ׳לֶה גַּדְלָה וַתִּיף, וַמְּמֵלֵא הַבַּיִת עְׁלִיצוּת. א הַשְּׁכֵּם בַּבֹּקֶר בְּשִׁיר הְּקַדִּם פְּנֵי שֶׁמֶשׁ כְּעָפְרוֹנִי, וָנָטָתַה הַשָּׁמֵשׁ לַצֵרוֹב וְסָגְרָה צִינֶיהָ, צְיֵפָה מַצַמַלַה בַּיוֹם, מְצַפִּצֵף, מִכַּרְכֵּר, מַרַגַּן וּמֶהָתָפַּלֶשׁ בַּחוֹל, מִלַּמֵּד בָּבָּתָה הִתְפַּגַל \_ מוֹדֶה אֲנִי״. אַך אָז יַצְזוֹב בְּנָה הָצְיָרָה 20 נָצָא נַיָּנֶר בִּכְרָךְ. וּמִקֵּץ חָמֵשׁ שָׁנִים אַָרָכּוֹת רָאֲתָה שֵׁנִית אָז גִּיטְל נֶכְדָּתָה, שֶׁיָּצְאָה אֶת קּנְּה, ָרָאַתָה אוֹתָה, אַדְ לֹא הָכִּירָה נֶּכְדָּתָה־אֶפְרוֹחָה; רגע עוֹד נַפַּלַה אָל חֶיק הָאָם־הַוָּקנָה הַיַּלְדָּה: נַפּשָׁה נָכְנְעָה לְקוֹל הָעָבָר הַחֵי עוֹד בְּלִבְּהּ; צו וְאוּלָם הָרֶגַע כִּי חָלַף – פָּקְחָה עֵינֶיהָ הַיָּפּוֹת, שׁוֹאֲלוֹת וְחוֹדְרוֹת לְלֵב הַוְּבֵנָה, לָדַעַת מָה אִתְּה, לָתוּר וְלִדְרשׁ הַפֹּל, כִּי זָרָה כְּבָר הָיְמָה לָה בְּרוּחָה. אָמְנָם, רָאֲתָה נִימְל, כִּי רַבּוֹת הַחֲדָשׁוֹת צָמְחוּ וַאַחֶר הַיַה גַם בִּנָה, אַבָל הָעְלִימָה צִינֶיהָ, אַ מִמָאַנָה לִרְאוֹת הַכֹּל, כִּירֵאָה מִפְּנֵי הַמַּרְאָה. ּכָפִטְדַת־הֹדּוּ אֲמָצָה כֵּן נַצְשָּׁה מַרְאֵה הַבְּצֵק. לָקְחָה אָז גִּיסְל בַּכַּף אֶת הַמַּצְגִילָה הַחַלָּקָה, אוֹתָה הָעֲבִירָה עַל פְּנֵי הַבְּצֵק אֶל אַרְבַּע פּנּוֹתָיוּ, הַעֲבֶר וְהַחֲלֵק בְּעֹז לְהַיְשִׁירוֹ, לַעֲשׁוֹתוֹ לִשְׁכָבָה 35 אַחַת, וּמִדָּה וְקָצֶב אֶחָד לְכָל הַחַלָּאִים: וָשֶּׁמָה אֶת לִבָּה לְבַל יֵצְאוּ בוֹ פְּרָצִים וְחַדּוּרִים. עָגל הָיָה וָדַק, כְּעָשׁוּי בְּמַשׁוֹר וּבְמַעֲצָד. ּוָנְדְמֶה לְרָגָעִים כְּאִלּוּ עוֹמֵד עַל נַפְשׁוֹ הַבְּצֵק, אוֹחֵז בְּחֶלְאַת הָעֵץ, וְנֶאֱחֵז בְּרֹב אַשְׁיוּת־עֹרֶף, 40 דְּבֵק בְּחָוְקָה וּבְעוֹ, מִתְרַפֵּק עַל פְּנֵי הַמַּעַנִילָה...

יועוד הַפַּעַם אַךּ כַּעַבר שִׁנָתִים, אוֹתָה רָאָתָה:... רֵיוַ׳לֵה בַּאָה מִבֵּית־הַגִּמִנְסְיוֹן, כִּי הָוְתָה "תַּלְמִידָה״; בָּנֶדִים אֲמָצִים כַּחֹק עַל פְּנֵי גִוְרָתָה הַדַּקָה, אוֹסְרִים וּמְכַוְּצִים בְּכַף אַדִּירִים הַנְּנִיָּה הַקְּטַנְּה. מַדַה וּמְשׁוּרָה לַכֹּל, וִסֵדֶר וּמִשְׁטָר קָבוּצַ. יַדָה הָנִיעָה פִּדְבַר מוֹרָתָה וּגְוֹרַת רָאשֶׁיהָ, עוֹשָה הַקּדָה כַּדָת, וּבְמִשְׁפָּט כִּלְכְּלָה דְבָרֶיהָ. הְשׁוּרָה הַבִּיאָה אָז אִמָּה: שִׁירֵי פּוּשְׁקִין בִּכְרִיכָה יפָה וְנֶהְדָּרָה מִבַּר אַרְנָמָן, וְזָהָב צְפּוּיָה, "צֶקֶב הַנְּהָנָה פַּדָּת וְכַדִּץ וְהַתְּמָדָה בְלִּמּוּדִים״.

וטפּלַה בוֹ גִיטָל מָאֹד וּוְרִיזָה הָיִתָה בְּמַצְשֶּׁיהָ.

כַּל הַיּוֹם אֵל הַפַּפֶּר יָשְׁבָה הַנַּצְבַרה וַתִּקְרָא שִׁירָה וְשִׁירָה בְּקוֹל רָם וּבְנִנוּן, כִּמְזַמֵּר בִּרְנָנִים, ּוְהָיוּ עֵינֶיהָ כָּאֵשׁ וְעַל פְּגֵי לְחָיֶיהָ הַלְּהַב. י יָקר הָיָה הַפַּפֶּר בְּעִינֵי הַזְּקַנָּה וְהַנַּעַרָה: יוֹם־יוֹם בּוֹ קָרְאָה הַנֶּכְדָּה, וּבְנוּחָה בָּעֶרֶב הָעֱמִידָה אוֹתוֹ הַוְּקֵנָה בַּאֲרוֹן־הַסְּפָרִים בֵּין יֶתֶר סְפָּרֶיהָ: אָמְנָם, נוֹקְפָה מִתְּחִלָּה הָיָה לִבָּה בַּעֲשׁוֹתָה, אוּלָם הִיא לִמְּדָה ּוְכוּת עַל אוֹתָה הַ, שְּׁרֵפָּה־וְהַפְּסוּלָה״, יַצַן לא הָיְתָה כִּשְׁאָר הַסְּפָרִים הַבִּיאָה נֶּכְדָּתָה, רָהַעֲמִיד בְּפִנַּת־הֶּחָדֶר... (וַתִּקַח הַזְּקֵנָה צִּנְצֶנָת־ וָכוּכִית דַּקָּה צֵּגְלָה וַתִּמֵן בַּבְּצֵק הַמּוּכָן, נָטְלָה וְלָחֲצָה אֶת פִּי הַצְּלוֹתִית – וַיִּצְאוּ עִגוּלִים.

The glass entered the dough and its opening cut like a knife.

All alike were the many circles she made;

They came out every one a twin, like objects poured in a factory).

The vise of discipline and law that presses on the student's soul Will press, cut, form his being to the approved shape,

Straight and standard; one never thinks to alter it.

Rejected, stepped on, wounded, the soul of the little one contracts

Under the mighty force whose long pressure alienates it —

It dwindles like a candle struggling with a storm wind.

With almost no resources left, at the end of many days,

The child will leave the threshold of its school, its thoughts

The thoughts of this one's book, its soul the creature of another book.

The sight of its eyes seen through the eyes of a dominating teacher,

Its voice the voice of this one or another;

It has gestures — peculiar gestures — and its soul is lost

And the old woman took the cheese,

Crumbled it in a bowl and mixed it with eggs;

She took the cheese and poured it carefully

In the circles of prepared dough which she had cut with the glass bottle.

When she had poured the cheese, she pressed the dough with her hands,

Closed it over the cheese, and the two became one.

To a cramping pressure...

The spirit of the tender child had ceased to fight;
It absorbed whatever its tutors had to give,
It cherished up the stranger's teaching, emerging after many days,
To the joy of parents and teachers, at the gate — a learned calf.
But sometimes the child will free itself from the pressure of its bonds.
And its soul is filled with hidden hate, eternal grudge
Against its oppressors, who gave it things to sanctify
Against its will: having no weapon in its hands
It will cleave to everything forbidden by its tormentors.

Years passed and Razele once more returned.

A young woman in her prime when she returned to the nest,
This time not at all gay as she used to be, her eyes

Deep and full of melancholy. She was silent, reading
Day and night, as long as the kerosene lamp in her room stayed lit.
The old woman, thinking to give her some heart's-ease,
Took Pushkin out of the bookcase, where he was locked,
She gave it to Razele, and the young woman twisted her lips.
To see Pushkin insulted so made the old woman's soul grow sad;
She felt the insult, too, and it pained her heart.
With compassion she replaced this "unclean blemish" in the bookcase
Next to her supplications, her prayer book, and the "Tzena-Urena."

And even before the pancakes were prepared, in the depth of the stove water boiled,

Filling the pot and sending up vapor and bubbles.

The old woman took the *levivot* and put them into the boiling water And the vapors covered them...

כּז נְכְנְסָה הַזְּכוּכִית בַּבְּצֵק וּפִיהָ בָּא חוֹתֵךְ כַּשֵּׂכִּין.
מְדָּה אַחַת לְכָל הָעִנּוּלִים הְרֵבִּים עְשָׂתָה.
תוֹאֲמִים יִצְאוּ, כְּבַלִים בְּבָתֵּי־הַחֲרשֶׁת יוּצְקוּ).

תּגְזוֹר וְתִלְחַץ וְתָּצוּר יֵשׁוּתוֹ בַּצוּרָה, שֶׁמְּצְאָה ס טוֹבָה וִשְּׁרָה, שָׁאֵין לְהַרְהֵר אַחֲבֶיהָ לְשֵׁנוֹתָה.
וְנָפָשׁ הַקְּטָן תִּתְכַּנִץ, וְהִיא נִדְחָה, נִרְמֶסֶת וּדְווּיָה,
מִפְּנֵי הַנּוֹגִשׁ הָשָּו, הַשּׁוֹּקֵד עָלֶיהָ לְהַחֲרִימָה:
הוֹלְכָה וּפּוֹחֲתָה כַּנֵּר, הַנָּצֵאֶבָק עם רוּחַ הַפְּעַר.
שִׁרִיד לָה אַיִן כִּמְעָט, – וְהָיָה בְאַחֲרִית הַיָּמִים,
וְשְׁרֵיד לָה אַיִן כִּמְעָט, – וְהָיָה בְאַחֲרִית הַיָּמִים,
מְחְשְׁבוֹת סְפָּרִיו שֶׁל זֶה, וְנַפְשׁוֹ – יְצִיר סֵפֶּר שֵׁנִי,
וְמִינִיו רוֹאוֹת מִבַּעַד לְעֵינִיו שֶׁל מוֹרוֹ הַתַּקִּיף,
וְהָיָה גַם קוֹלוֹ כְּקוֹל מֵדְרִיךְ זֶה אוֹ מִשְׁנֵהוּ,
תְנִוּעוֹת הַלָּז, – וְנַפְשׁוֹ הוּא אָבְדָה בֵּינְתַיִם

צָבַת הַמִּשְׁמַעֵת וָהַחֹק, הַמִּעִיקָה עַל נֵפֶשׁ הַתַּלְמִיד,

וַתִּקַח הַזְּבֵנְה הַגְּבִינָה, מִצְכָה אוֹתָה בַּפַּף וְעַל בִּיצִים אוֹתָה עָשְּׁתָה, לְקְחָה הַגְּבִינָה הַזֹּאת וַתִּתֵּן אוֹתָה בִּזְהִירוּת, בְּעִגוּל הַבָּצֵק, הַכִינָה בַּצְשׁוֹתָה בִּצְלוֹחִית הַזְּכוּכִית, זְּצְחָרֵי תִּתָּה הַגְּבִינָה, צְּבְטָה הַבְּצֵק בְּיָדֵיהָ, סְגְרָה עַל חֲתִיכוֹת הַגְּבִינָה – וַיִּהְיוּ שְׁנֵיהֶם לְאָחָד.

יז בַּתוֹךְ הַלַּחַץ וְהַדְּחַק...

... נֶפֶשׁ הַיֶּלֶד הָרַךְּ כְּבָר פְּסְקָה מִלְּלְחוֹם עַל עַצְמָהּ,
יְסְפְּנָה וְּלִבְּלָה הַכֵּל מִיֵּד מַדְרִיכֶיהָ. וַתְּטַפַּח
בְּלְרְבָּה תּוֹרֵת הַזָּר, בִּרְבוֹת הַיָּמִים נַּם תִּצִא,
בְּלְרְבָּה תּוֹרֵת הַזָּר, בִּרְבוֹת הַיָּמִים נַּם תִּצִא,
יְאוּלָם יֵשׁ שֶׁמִּלַחַץ בְּבָלִיו יִשְׁמַחֲרֵר הַיָּלֶד,
יְנַפְשׁוֹ שִּׂנְאָה מְסְתֶּרֶת, מַשְּׁטֵמַת עוֹלָמִים נִמְלָאָה
לְכָל מַכְנִיעֶיהָ וְלַאֲשֶׁר אִנְּסוּהָ לְהַעְּרִיץ וּלְהַלְּאָה
לַכְל מַכְנִיעֶיהָ וְלַאֲשֶׁר אִפּוּר מְעַנֶּיהָ חָל עְלָיו וַהְרָמִיה.
לַמְרוֹת רְצוֹנָה; וּבְאֵץ מֶחָאָה אַחֶּרֶת בְּיָדֵיהָ,

...שְׁנִים עְבְרוּ, וַתִּשָׁב רֵיזֶל אֶל אִמָּה הַוְּבֵּנְה.
עַלְמָה וּבְעָצֶם נְעוּרֶיהָ שְׁבָה אֶל לְנְּה הַפְּעֵם,
אֶפֶס עַלִּיזָה לֹא הָיְתָה כְּהְיוֹתָה מְקָּדֶם, וְעֵינֶיהָ
עְמְקוּ וְנִמְלְאוּ תוּנָה, וַתְּהִי מַחֲרִישָׁה וְקוֹרְאָה
יוֹמָם וְלֵיל, כָּל עוֹד הַנִּפְט בַּמְנוֹרָה בְּחַדְרָה.
חָפֹץ חָפְצָה הַוְּלֵבְה לַצְשׁוֹת לָה נַחַת־רוּחַ –
וְנְתְנָה לְרִיזֶ׳לֶה אוֹתוֹ – וַתְּעֵלֵם הְעַלְמָה שְּׁפְּתֶיהָ...
עְנְמָה נָפֶשׁ הַוְּלֵבְה לִרְאוֹת אֶת פּוּשְׁלִין בְּעֶלְבּוֹנוֹ,
שְׁמְה בְּעֶלְבּוֹנוֹ גַם הִיא, כְּאִלוּ הִכְאִיבוּ אֶת לֹבָּה,
שְׂמָה בְּעַלְבּוֹנוֹ גַם הִיא, כְּאִלוּ הִכְאִיבוּ אֶת לֹבָּה,
שַׁמְה בְּעַלְבּוֹנוֹ גַם הִיא, כְּאִלוּ הִכְאִיבוּ אֶת לֹבָּה,
יַחַד עִם כָּל מְּחִנּוֹתֶיהָ, הַ, מְּסְּדּוֹר״ וְהַ, צְאָינָה וּרְאָינָה".

וְטֶרֶם נָכוֹנוּ הַלְּבִיבוֹת – וּבְיַרְכְּתֵי כִּירַיִם כְּבָר רָתְחוּ מֵיִם, שֶׁמִּלְאוּ הַסִּיר וַיִּצֵלוּ אֵד וּבִעְבּוּעִים. טו לָקְחָה הַוְּקָנָה הַלְּבִיבוֹת וַתְּשִׁימֵן פַּצַם בְּרוֹתְחִים וְאֵדֵי הַמֵּיִם כְּבָר כִּסּוּן... The sudden barking of Sirka

Came to Gittel's ears — the sound of words, abuse, a man's voice.

She went out and saw the postman of her village,

He brought her a letter. At once she recognized Razele's hand.

Heart pounding with joy, she tore off an edge of the envelope

And went close to the window pane to see the writing better.

At once a deathly pallor covered her lovely face;

Quickly she grasped the edge of the table, fearful of falling

To the ground. Her strength abandoned her then, but she recovered herself and sat on a chair.

The words of the letter were brief, ten lines, no more, But how much the lines spoke to the old woman!

"The fortress of Peter and Paul,\* imprisoned, waiting for the trial..."

"... A girl, a girl sitting in prison... Oh, Razele, Razele, my daughter!"...

The old woman felt some frightful thing, some overwhelming thing

Drawing near to step over her and to trample her,

And she had no energy or strength to save herself.

Her thoughts grew dim, faltered and expired,

Her eyes stared out and saw nothing...

The warm spring sun rose high and flooded with light
Field and forest and pasture; a ray stole in and caressed
The old woman's cheeks. She sits and hears
The boiling of the water in the pot: it steams, storms, rushes,
Raising up foam and mist, and the levivot are between the bubbles.

וְנְבְחַת סְרָקָה הַפּּתְאוֹמִית בָּאָה עַד אָזְנִי נִיטְל – וְקוֹל דְּבְרִים, קוֹל גָּדּוּף, קוֹל גָּבֶר. יְצְאָה וְרָאֲתָה אֶת נוֹשֵׁא־הַמִּכְתָּבִים בִּכְפָּרָה. עוּ מִכְתָּב לָה הָבִיא. מִיָּד הִכִּירָה כְּתָב־יִּדָה שֶׁל רֵיזֶל. בְּלֵבָב פּוֹעֵם מִנִּיל לְּרְעָה אֶת לְצוֹת הַמַּעֲטְפָה, לְחְיָרֵת־מָנֶת מִיָּד כִּסְּתָה פָּנִיהָ הַיְּפִים. מְהַרָּה לָאֲחוֹו בִּקְצֵה הַשְּלְחָן, כִּי יְרָאָה, פֶּן תִּפֹּל מְהַרָּה לָאֶחוֹו בִּקְצֵה הַשְּלְחָן, כִּי יְרָאָה, פֶּן תִּפֹּל מְהַרָּבְר דִבְרֵי הַמִּכְתָּב, עָשֶּׁר שוּרוֹת, לֹא יוֹתֵר, לְצְרוּ דִבְרֵי הַמִּכְתָּב, עָשֶּר שוּרוֹת, לֹא יוֹתַר, אֶפֶס הַשׁוּרוֹת הָאֵל מָה רַבּוֹת הָנִּידוּ לְהַזְּקְנָה!

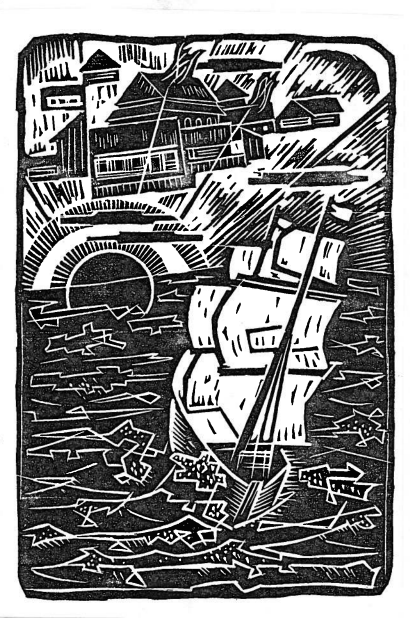
ֵמְצוּדַת־פֶּטְרוּס־וּפַּבְלוּס אֲסוּרָה וּמְחַכְּה לַמִּשְׁפְּט״...
"נַצַרָה יוֹשֶׁכֶת בַּתְּפִיסָה... הוֹי, רֵינֶ׳לֶה, רֵינֶ׳לֶה בִּתִּי!״...
נִצְרָה יוֹשֶׁכֶת בַּתְּפִיסָה... הוֹי, רֵינֶ׳לֶה, רֵיזֶ׳לֶה בִּתִּיל
הוֹלֵךְ וְלָרֵב, וּכָא וְחוֹנֶה עָלֶיהָ לְרָמְסָה,
וְלֹחַ לָה אָיִן, וְאֵין דֵּי אוֹן לְהַנְּצֵל מִמֶּנוּ,
הוֹלְכוֹת מַחְשְׁבוֹתֶיהָ וְכָלוֹת, לְקוּיוֹת וְכַהוֹת,
וְכְחָה הִבִּיטוּ עֵינֶיהָ – וּמְאוּמָה לֹא רָאֲתָה נָגְדָה...

יני וְשֶׁמֶשׁ הָאָבִיב הַחַּם הִתְרוֹמֵם וַיָּצֶף בְּאוֹרוֹת שְּׂדֶה וְיַעַר וָכָר, וְקֶרֶן הִתְנַּנְּבָה – וּמְלַטְּפָה לְחָיֵי הַזְּבִנְּה. וְהִיא יוֹשֶׁכֶת, מַבִּיטָה וְשׁוֹמַעַת רְתִיחַת הַמֵּיִם בַּפִּיר, שֶׁקוֹדְחִים, וְרוֹעֲשִׁים וְסוֹעֲרִים, מַעֲלִים קָצֶף וָאֵד, וּלְבִיבוֹת בֵּין הַבִּעְבּוּעִים...

The Epic

ABRAHAM SUTZKEVER

FROM "SPIRITUAL SOIL"



The earth still wheels about; and Time has still
No power over lasting memory.
With freight of years and years upon its waves
That ocean measures out my odyssey.
Where do I sail? I never conquered Troy
But Trauer, island of my wanderings.
The waves lie back—blue tips of eagle wings—
Then puff themselves erect as if to buoy
The whole expanse of seal But it is plain
Their sorrow weighs as mine, and they collapse, disarmed, in vain.

נטך הוידעם זיך די ערד, און ס'הטם קיין דעה
די צייַם נים אויף דעם שמענדיקן זכּרון.
אין זייַנע כווטליעם צים מיַין אדיסייע
צוזטמען מים די יטרן, יטרן.
זוזטמען מים די יטרן, יטרן.
זודהין? איך הטב נים איַינגענומען מרטיע,
נטר מרויער איז דער אינדזל פֿון מיַין ווטנדער.
די כווטליעם — טדלער-פֿליגל בליציק-בלויע —
טם רוען זיי, טם בלטזן זיך פֿונטנדער,
און ווילן אויפֿהייבן דעם ים! נטר קענמיק,
און ווילן מרויער וועגם ווי מיַינער, און זיי פֿטלן מיד, טפּהענמיק.

#### **I.2**

My monosyllable: O sea! How can
A syllable ensnare your element?
A sound, that is the child of your own sounds,
Born in the sunset's orchestra? Not I
Am singing hymns to you—not I, but wounds
Like sea shells that can still recall the deeps.
For there is not a sign of Ashmedai
In all your kingdom—he who was hell-bent
At setting human beings like pitch afire.
Why could you not have risen then and flooded his Empire?

איינזילביק ווארם מיֵנס: ים! ווי קאן דיך פֿאנגען א זילב ? ווי קאן פֿארזיגלען דײַן סמיכיע א קלאנג, וואס איז א קינד פֿון דײַנע קלאנגען, געבוירן אין ארקעסמער פֿון דער שקיעה ? נים איך — נאר ווונדן זינגען דיר א הימען, ווי מושלען, וואס געדענקען נאך די דנאען. ווייל אין דײַן קעניגרײַך נימא קיין סימן פֿון אשמדאי, וואס האט אין זײַן שגעון געצונדן מענמשן אויף דער ערד ווי סמאלע. צי האסמו דעמאלם נים געקאנט פֿארפֿלייצן זײַן ממשלה?

#### **I.4**

The Patria's nothing but gleam and rust;
A patch of motley coloring, its sails.
One could compare it to a centaur that
Had bolted down the passengers and crew.
Boxed and camouflaged, like contraband,
They lie in steamy cabins down below.
A naked sailor balanced on the mast
Plucks at a mandolin to please the gulls.
They thank him with their wheeling saraband
Until the sun goes down and then, shalom! back to their land.

די ,פאמריצ' איז כולו בליאסק און זשאווער.
די זעגלען — א געלאמע פֿון קאלירן.
פֿארגלײַכן קאן מען זי צו א קענמאווער,
וואס האם אראפגעשלונגען פאסאזשירן.
זיי ליגן אין א דעמפיקער קאבינע,
זוי קאנמראבאנד אין קאמופֿלירמע שאכמלען.
און אויפֿן מאסמבוים קנײַפט א מאנדאלינע
און אויפֿן מאסמבוים לכּבֿוד וואכמלען.
א נאקעמער מאמראם לכּבֿוד וואכמלען.
זיי דאנקען אים אין ווײַסע קאראהאדן
און מימן זונפֿארגאנג — שאלאם! צוריק צו זייער באדן.

#### I.12

Day is the denial of all dreams.

Day comes to wipe the bloody parchments clean.

The sea is sea. A chimney's just a chimney.

The human spirit pares its outer skin.

A fallen wave no longer is a wave.

A dead man does not even seem a corpse.

It's all chimera. Shores of Italy

Peel off. A sea of roses gleams.

I love the birth of light, the pure fantastic

Of the naked and the real. Without bombastic.

דער מאג איז א פֿארלייקענונג פֿון מרוימען.
ער האלמ אין מעקן בלומיקע מגילות.
א ים איז ים. א קוימען איז א קוימען.
אנמהילמ דעם מענמשנגײַסמ פֿון זײַנע הילעם.
א מוימע כוואליע איז נים מער קיין כוואליע.
א מוימער מענמש — אַפֿילו נים קיין מוימער.
מ'איז בלענדעניש — — קאנמורן פֿון אימאליע
געזעגענען. דער ים איז ראז און לוימער.
ב'האב ליב די ליכמ-געבוירונג. די פֿאַנמאַסמיק.
פֿון אל דאָס נאַקעמע, רעאלע. אַבער אַן באַמבאַסמיק.

#### II.17

The sun has made a wager: it will melt
The iciness that's gelled about my bones.
As if an overcoat could ever warm
A world gone dead. The streets of Tel Aviv
Bustle with life. A hullaballoo. Look: each
Minute grows old. An "extra" down the drain.
A Yemenite Messiah holds a speech.
And as a beehive magnified—a swarm
Of faces. Strange, these are the very ones
That Vilna, Kovna, Grodna burned to ashes in their kilns.

געוועם האם זיך די זון: זי מוז צעשמעלצן
די אײַזיקיים אין מײַן געביין, דעם גליווער.
נאָר ס'וועלן נים דערוואַרעמען קיין פּעלצן
א מוימע וועלמ. אויף גאסן תּל־אַבֿיבֿער
איז לעבעדיק. א שוויצערײַ. ס'איז יעדע
מינום שוין אלמ. אן עקסמראבלאם אין רינשמאק.
א תימנער משיח האלמ א רעדע.
אן ווי דורך א פֿארגרעסער־גלאז אין בינשמאק —
און ווי דורך א פֿארגרעסער-גלאז אין בינשמאק —
א ראיעניש פֿון פּנימער. ווי מאַדנע —
די זעלביקע, וואָס מ'האַמ פֿאַרברענט אין ווילנע, קאַוונע, גראַדנע.

My hand droops helpless as an autumn stalk:
Can it bring produce worthy of the crop?
We've crossed the Jaffa Gate, and now we walk
To the Old City. Sing, my hand, I am
Your master! Crumbling walls are forged
With cries of generations. It defies
Belief. But next to David's Tower lies—
A market. On both sides are narrow shops
With linen awnings, rolled out so the cunning
End-of-summer sun won't set this gaudy palette running.

#### **II.43**

Nearby, in a gray headgear that rides
High on his skull, a crazy Berber sits,
Babbling his noisy prophecies for brides
Who listen to him safe behind their veils.
A bowl of sand, whiter than alabaster,
Lies at his feet. Snakes dance round the rim.
A happy fortune costs you half a piaster;
You never have to ask this prophet twice.
An officer with lobster-red mustaches
Strolls whistling round the market, buying pins and sashes.

#### II.44

The scent of perfume, vinegar and dung.

A cinnamon potion to seduce a lover.

Pistachios—from faraway Damascus.

Earthnuts from the banks of the Nile

And coconuts as hairy as baboons

From Africa. Red poppies and a pill

To light your dream with seven rosy suns.

And jars of herbs, tucked neatly in a basket,

To make men potent, to help women bear—

Sold by the daring mothers who are scarcely sixteen years.

11.46

Where am I, here? Get out, and quick, if you care
To save your skin. This market is pure lies.
Leading his goats, an Arab bars my way
And offers me a rose of Jericho.

"Jew, buy a rose, this flower is unique,
Just water it, this rose will live for aye,
One could compare it to your eternal folk..."

What does he mean by that? Is he taunting me?
The goats are laughing, laughing to their death,
And magic traps the customer with webs of spider breath.

#### II.47

And suddenly, a stately, grave old man,
A Jew who lived in Lodz, reincarnate,
Gazing straight before him, blind to the crowd.
The shadowy black velvet of his hat
Makes his skin whiter still. And with a cane
He parts the market place as Moses once
The waters. Soon there will appear the Wall.
A long way off, he glimpses it, within,
Brooding, prayer book in hand, a Jew alone
Going to chant the noonday prayers before the ancient stones.

#### II.52

My heart is full of apple wine. Romance?

No word for it. If one of you should blame—

The stairway stones are blue and squared. Look: I

A European, grave imposing name,

Am trembling as a willow twig, and small.

The blue contortions of the stairs grow tight.

The ground drops down. An alleyway. And all

My thoughts are drawn deep, deep into a cave.

The blueness is a well that's blossomed blue

And suddenly a different blue: the cave is lopped in two.

עם פֿאַלם אַצינד מיַין האַנם אַ זאַנגיק שלאפֿע:
צי זועם זי קאָנען ברענגען אַ שעדעווער ?
זויַל איצטער שפּאַנען מיר דורך שער־יפֿו
אין אַלמשמאָם. זינג, מיַין האַנם, אַני הגבֿר !
די קרישלדיקע מויערן פֿאַרקאַוועם
מים קלאַמערן פֿון דורות. אומכאַנעמלעך!
נאַר זווּ עם הייבם זיך אַן דער מגדל דוד —
צ מארק. פֿון ביידע זייַמן — שמאלע קרעמלעך
באַדעקם מים ליַיוונם, ס'זאָל דאָ נים די כימרע
שפעמזומער-זון צעשמעלצן די פֿילפֿאַרביקע פּאַלימרע.

דערנעבן, אין ט קטפמורל ט גרויען,
פֿטרהויבן אויפֿן שטרבן, זיצט ט ווילדער
בערבער און זטגט נבֿיאות פֿטר די פֿרויען,
זוטס הינמער שלייערס הערן זײַן געפּילדער.
ט שיסל זטמד, נטך זוײַסער פֿון טלבטמער,
בײַ זײַנע פֿיס. אין שיסל מטנצן שלטנגען.
ט גומע בשורה קטסט ט הטלבן פיטסמער,
מען דטרף זי נים טרויסציען מיט צווטנגען.
טן טפֿציר, מיט רטקיש-רוימע ווטנגען,
שפטצירט טרוס ט פֿײַפֿנדיקער טײַנצוקויפֿן שמטנצן.

גערוך פֿון בשמים, אייזלקוים און עסיק.

א צימרינג צו פֿארנארן א געליבמן.
פֿוסמוק־שאמי — די גיסלעך פֿון דמשׂק,
כאמוד־עזיז — די גיסלעך פֿון עגיפּמן.
און קאָקאָסנים באוואַקסן זוי באַכונען,
געבראַכם פֿון דזשונגל. מאַנבלומען. א פּראָשיק
צו זען אין חלום זיבן רוימע זונען.
און סלאיען, אײַנגענורעם אין א קאשיק,
צו קינדער האַבן און צו כּוח־גבֿרא —
דאָס האַנדלען אײַן די מאַמעלעך פֿון זעכצן יאַר, די בראַווערע...

וווּ בין איך דא ? אַנפלויך, אויב דיר איז ניחא
דײַן זעקל פֿלייש. דער מארק איז לוימער ליגן.
און מיט אַ בינמל ,רויזן פֿון יריחו׳
פֿאַרשמעלט מיר אַן אַראַבער צווישן ציגן.

,יהודי, קויף אַ רויז, ניטא איר גלײַכן,
אַ רויז וואָס אייביק לעבט זי, גיב נאר וואַסער,
מען קאַן זי צו דײַן אייביק פֿאַלק פֿאַרגלײַכן...׳
צי מיינט ער מאַקע, צי ער איז אַ שפּאַסער ?
די ציגן לאַכן, לאַכן צו דער בוינע,
זי און ס׳קלעפּט אַרום דער צויבער מיט זײַן שפּינגעוועב דעם קונה.

און מים צ מאל — צ ייִד צ הדרת-פנים,
צ גילגול-ייִד פֿון פּוילן צי פֿון זשאַמעט.
זײַן בליק פֿאַרױס. דער שװיבל גיים נים אן אים.
זײַן שװארצער הום פֿון שאַמנדיקן סאָמעט
מאַכם װײַסער נאָך זײַן הױם. און מים צ שמעקן
צעשפּאַלם דעם מארק, װי משה האָם פֿאַר צײַמנס
דעם ים געשפּאַלמן: באלד װעם זיך אַנפּפּלעקן
די װאַנם. ער זעם זי אין זיך פֿון דער װײַמנס...
פֿאַרקלערם, אַ סידורל אין האַנם, און איינער —
פֿאַרקלערם, אַ סידורל אין האַנם, און איינער שמיינער.

ם'איז פֿול מײַן הארץ מים עפלווײַן. ראַמאַנמיק ?
נימאַ דאָס ווארט. און זאל מיך עמעץ מאדלען...
די מרעפנשמיינער זײַנען בלוי, פֿירקאַנמיק,
און איך, אן אייראפעער, מעשה גדלן,
בין צימערדיק און קליין ווי א הושענא.
געדריימע, בלויע מרעפלעך ווערן שמעלער.
א נידערונג. א ליקל. אלע מײַנע
געדאנקען ציען מיפֿער, אין א קעלער.
די בלויקיים איז א קוואל פֿארבלוים מים בלימן.
און מים א מאל: אן אנדער בלוי. דער קעלער איז צעשנימן:

#### II.54

How can the stillness carry such a weight
Of blueness on its back? How do I dare
Speak, where the very soil is blue with prayer
And grasses in their charity turned blue?
A candle man, made out of wick and wax,
Comes near to me, and asks if I would light
A candle here. His voice is dead, but two
Small eyes are jutting at me blue as waves.
My dear Jew, I don't know, if but you can—
Then kindle a million lights at the Wall for me, good man!

# II.55

I sob my longing out to him: the past
Is ground away like kernels ground to meal.
My vision shrugs its husk aside, and speaks:
A million candles set in lamps of blue,
A burning candlewood! Its spiky peaks
Support a chariot of gold. The tall
Among the trees are guarding younger ones.
A wood of candles now: the Wailing Wall.
And where am I? Burning to purity
Upon my stake with thee, till I can see eternity!

#### II.57

The days burn out from steady heat, and shrink;
Their stubble glares like buckwheat after dark
Between dark grasses growing from the brink.
By dawn they have sucked out their final food.
And somewhere on a mountain, like a brood
Of huddled eagles, poised for days, the rain
Lurks, waiting. Branches feel its fanning breath.
At plowing, raw earth shows a different shine.
Withered leaves sigh out their stale putrescence
Before the coming rain, before its veiling iridescence.

#### **II.60**

Checkered violet and ruled in greens,
The earth, silent with pleasure, veils her flesh.
Blue flames of alcohol incense the air.
An olive tree sips at a hookah, steams.
Orange trees have leaves as black as ravens;
The damp sun hasn't fed their narrowness.
That blackness is a sign of health—the leaves
Have nursed and sucked out every drop of green
That streaked the callow fruit. And in the sun
The oranges are glowing amber-gold. They're nearly done.

#### **III.10**

Acacia, you're a scent of violins,
The taste of the first kiss. How I go wild
At evening's rain of spices in the spring.
Each branch becomes a gaudy parakeet
That our Lord himself taught how to sing
Its primal language: sounds of mint and myrrh
And ginger rhymes—till a taste of Paradise
Pushes its way out of my tiny room,
Out of my breast. And all my yesterdays
I sense among the blossoms of the blood-flecked lilac sprays.

Chana Faerstein

ווי קאן א שמילקיים זײַן אזוי געלאדן
מים בלויען אינהאלם? זווּ זאל איך דא לאזן
א ווארמ, אז בלוי פֿון תּפֿילות איז דער באדן
און מ'זײַנען רחמימדיקער בלוי די גראזן?
א ליכמצינדער, אליין פֿון וואקס און קניימלעך,
גענענט צו מיר און פֿרעגט, צי זאל ער צינדן
א ליכט. זײַן שמים איז יענעוועלטיק, מויטלעך,
און בלויז די אויגן זײַנען בלוי ווי אינדן.

מײַן ליבער ייִד, איך וויים ניט צי וועסט קאנען —
צינד אן מיליאַנען ליכט בײַם כּותל, צינד מיר אן מיליאַנען ז

און מו איך מײַן פֿארלאנג צו אים א כליפע,
צעמאלן זיך זוי קערנער די אמאלן.
מײַן זעונג שנעלמ פֿון זיך אראָפּ איר קליפּה:
מיליאנען ליכמ אין בלויע זשיראנדאלן!
א ברענענדיקער ליכמוואלד! זײַנע שפּיצן
געהויבן צו א גילדענער מרכּבֿה.
די ביימער יונגע ביימעלעך באשיצן...
א ליכמוואלד איז דער כּותל־מערבֿי.
און וווּ בין איך? מימ זיי צוזאמען ברען איך,
געשײַמערמ און געלײַמערמ, אל דאָס אייביקע דערקען איך!

עם ברענען אוים די מעג און ווערן קירצער.
די אויסגעברענמקיים העלמ כיי נאכם ווי גריקע
צעווישן תהומיק מונקעלע געווירצער.
באגינען האם עם מער נים קיין יניקה.
און ערגעץ פֿון א בארג, ווי א משפחה
געקניפּמע אדלערם, דורך מעת־לעתן לויערם
א רעגן. צווייגן פֿילן שוין זײַן פֿאַכע.
בײַם אקערן — אן אנדער גלאנץ די רויערד.
בֿים אקערן — אן אנדער גלאנץ די רויערד.
פֿארוועלקמע בלעמער זיפֿצן אוים די פֿוילונג

געקעסטלט פֿיאַלעט, מיט גרינס געווירעט, פֿארהילט איר ליַיב די ערד א גליקלעך שטילע. א ריח פֿון געצונדן כלויען שפּירעט. אן איילבערטבייטל רייכערט א נארגילע. מאראנצן־בלעטער זײַנען שווארץ ווי ראבן, די נאסע זון באזוימט ניט זייער דינקייט. אזא מין שווארצקייט איז געזונט. זיי האבן געזויגן, אויסגעזויגן שוין די גרינקייט פֿון אלע פּירות אויפֿן בוים. גלײַכצײַמיק בורשמיניק העלע גליען די מאראנצן. באלד שוין צײַמיק.

אקאציע, כיסם אַ פֿידל-ריח, אַדער ס'גערוך פֿון ערשמן קוש. איך ווער משוגע בײַם בשמים-רעגן אַוונמצײַם אין אַדר. ס'ווערם יעדער צווײַג אַ פֿאַרביקע פּאַפּוּגע, וואָס אונדזער האַר האָם אויסגעלערנם ריידן זײַן קדמון-לשון: מענמע-קלאַנגען, מירע, און אינגבער-גראַמען; אַז דער מעס־גן-עדן צעשפּארם מים זײַנע מוסקלען אי מײַן דירה און אי מײַן ברוסם. און אלץ וואָס איז געוועזן דערשפּיר איך אין די בלום-באַשפּריצמע, בליִענדיקע בעזן. עוד יש ערים נכחדות בתפוצות הגולה בָּהָן יָצְשׁן בַּמִּסְמָר נַרַנוּ הַיָּשׁן: עוד הותיר אלהינו לפליקה גדולה נחלת לוחשת בצרמת הדשן. אודים מְצְלִים וְצֵיר שָׁם הַּנְשׁנָה 🤇 נָפָשות אַמְלוֹת וּנְשָׁמוֹת צֵלוּבוֹת, הַטיוֹת בְּלִי יוֹמָן וּבְלִי עַת תִּוְקַנָּה בּהָצִיר הָעוֹלָה בְּאָרָץ הַלְאוּבוֹת. וּבְצֵאתְּךְ יְחִידִי לְצְתּוֹת בּּלָיִלָה ס) בָּאַחַת מֶאַלָּה הָצָּרִים הַבְּרוֹכוֹת, בָשְׁצָה שָנּוֹצְצִים כּוֹכָבִים מִלְמְצְלָה. הַדְשָּׁאִים מְתְלַחֲשִׁים וֹמְסֵפְרוֹת הָרוּחוֹת. וְשֶׁמְעוּ צָּוְנֶיךְ מֵרָחוֹק קוֹל הוֹמֶה. וָרָאוּ עֵינָיך מֶרָחוֹק אוֹר נוֹצֵץ צו בַּחַלוֹן, וּבַעֲדוֹ דְמוּת אָדָם, הַדּוֹמָה לְצָלוֹ שֶל־מֵת מִתְנוֹצֵעַ, מִתְרוֹצֵץ, מְתָרוֹצֶץ, מְתָנוֹדֵד, וַהָּמִית הָגְיוֹן נְכָאִים תַּנְשָּׁא עַל־נָבְכֵי הַשֶּׁקֵט עָדַיף – אַז מַתְמִיד בָּאָחָד מִבָּתַי הַבְּלָאִים - 12 קאַטר בּנֶשף - תַּרְאָינָה צֵינֶיף.

בּבּיִת הַהוּא, בֵּין הַכְּתָלִים הָאֵלֶה לֹא יוֹם — כִּי שֵׁשׁ שָנִים על־נַפְשׁוֹ עָבָרוּ: פֹּה בְּבְּרָה יַלְדוֹתוֹ, בַּקְרוֹתוֹ נְמֵלָה. וּפֹה בָּבוּ עֵינְיוֹ וּפָּנְיוֹ חָוְרוּ. בֹּבוֹ לֹא יוֹם — כִּי שֵׁשׁ שָנִים, מֵאָז הַמַב פָּנְיוֹ אַל־צַבְּר הַפִּיר בַּמִּקְצֵע הָאָפַל, בֹּם־קָרָן אוֹר אַחַת לֹא־רָאָה מִלְפָנְיוֹ, מְלְכֹד קוֹרֵי שְׁמְמִית וְטִים קִיר הָפַל, רְעְבוֹן, לֹא־שֶׁנָה, מַקְ־בָּשָׁר, רְזוֹן פָּנִים -רָעְבוֹן, לֹא־שֶׁנָה, מַקְ־בָּשָּׁר, רְזוֹן פָּנִים -הַטֶּרָם הוֹא יִדַע אָיךְ לִמְדוֹ מִלְפָנִים זּ הַטֶּרָם הוֹא יִדַע כִּי סוֹף כְּבוֹדוֹ לָבֹא זּ

שַשׁ שָנִים הְמִימוֹת, שְנוֹת נַצֵר וּבְחוּרִי. בַצַּל, כָּבְלִי חַיִּים לָנָצַח אָבֶדוּ, צ וכְאָלוּ לא־נְגְעוּ עַד בֵּית הָאַסוּרִים, וּכְאָלוּ עַל־פָּנָת הַנָּעַר לא־עָדוּ. פָמוֹ פַס כֶּל־הַיִקוֹם מִן־הָאָנֶץ הַנְּעִימָה וַתִּמָּח הָאָרֶץ מֵצֵּבֶר לָחָיִץ. וּכְאָלוּ לֹא־תִלְבֵּשׁ מִיָּמִים יָמִימָה יף מקריבי החֹרֶף וּבְּגְדֵי הַקְּיִץ: פְמוֹ כָבְחָה הַשֶּמָשׁ מַצֵּבֶר לַחַלּוֹן וּכְאָלוּ לֹאַ־חָתַר הַבּּיִתָה אור זִינָה בְּמַפְשׁוֹ לָרָדָת בֵּין בַּדֵי הָאַלוֹן. הָעוֹמֶד צַרירִי על חלון הַיִשִּׁיכָה: צן וּרָאַלוּ לא־הָיָה יוֹם בָּהִיר, לֵיל סַהַר. ואַבִיב לא־קַסַם עַדְנִים וּנְצִימוֹת: וּכְמוֹ טֶרָם יִהְיָה ִלְבָחוּר הַבַּצֵר --בַצֶּל, כִּבְלָי חַיִּים, שֵשׁ שֶׁנִים הְּמִימוֹתוּ

רב יִמִים כָאַלָה גַם־אַגָם נְרְפָּשׁ עוֹמֵד סל פבית הַיִשִיבָה בַּחַדְשׁוֹת יִפְּלְדוּ, פי גם לְבָנִיהָ לַב חֵי. יַצֶּר חֹמֵד. גם־הַם שְתַּי רְגָלִים בַּשֶּנָה יִרְלְדוּ. וּבְבֵן – גַּם־כְּתָלֶיהָ הָרוּחוֹת וְצְוַעוּ: סַפְּסָלִים נוֹסָפִים, סַפְּסָלִים נְגָרַעִּים, על בחורים יבאו. בחורים יצאו. ַנש יוֹרְדִים אֶל־בֵּיתָם לְיָמִים נוֹרָאִים. וָיֵשׁ שֶׁיָפוצוּ לַבְּפָּרִים הַקְּרוֹבִים, וךחוֹקים מַעֵּין הַמַּשְׁגִים הַנּוֹרָא יַצַלְזוּ בְּכָבוֹד בְּבֵית אַנְשִׁים טוֹבִים סם מְרַחָמֵי רַבָּנָן, מוֹקִירֵי בְנֵי־תוֹרָה. ַאַף־יַשׁ אַשֶּׁר גֹּרְשוּ וַיַּצְאוּ נִדְּחָפִים, וְשֶׁב אָישׁ בֵּית אָבִיוֹ בְּדְרָכִים אֲבֵלוֹת: הָאָחָד - על שַּחַקוֹ בַּלִילוֹת בִּקְלָפִים, הַשֶּנִי - עֵל־סַפְּרוֹ עִם־בְּתוּלוֹת בַּלִילוֹת. ל הַשְּלִישִׁי -- כִּי־מְצָאוֹ הַשֵּמָשׁ מְקַטֵּר --מַקְטַרְתּוֹ בְשַׁבָּת בְּמְקוֹם יָדוּצַ, הָרְבִיעִי – עם "מוֹרֵה נְבוּכִים" הָסְתַּתַּר בַּצַלְיָה, הַחַמִישִׁי – לא־נוֹדַע מַדּוּע.

# - Bialik

## The Talmud Student.

Still, in some hidden towns of our Dispersion, There smoulders on, concealed, our ancient light, In cities where our God a remnant spared, As 'twere a glowing coal amid the ashes, Where, like a plucked-out fire-brand, faintly smoke Weak human lives, poor souls of small account, Who live without a life and early wither Like blades of grass upon a thirsty land. And sometimes, when you walk abroad by night, In some such little city blest, while stars Twinkle above your head, and all around The grasses whisper and the winds tell tales You hear the distant murmur of a voice, And see behind a pane a distant gleam, And then a figure like a corpse's shade, That rocks and wavers, bending up and down, With moaning chant - a rush of broken thoughts Is borne to you upon the waves of silence. A Talmud Student, prisoned in a Kläus And keeping nightly vigil, you behold. Within those walls, not one day, but six years, Have watched his toil - his childhood ripened there Too soon, his youth matured there ere its time. His eyes were darkened and his face grew white. Not one day, but six years, have passed since first He turned him to the wall in that dark spot. No sunshine has he looked on, only cobwebs, Only the wall, daubed with untempered clay. Hunger and vigils; leanness and decay -

What are they, that his mind should dwell on these? He surely knows how students lived of old, He surely knows his day of fame will come. Time, in six years, visits with news of change Even that stagnant quagmire, a Yeshibah! Its children too have longing human hearts And dance upon two feast-days in the year. The building's very walls rock in the wind, Benches are taken, benches are fetched again, And students leave and other students come. Some go to spend the Solemn Days at home, Some spread to neighbouring villages and there. Delivered from the dread Superior's eye. Disport themselves beneath the kindly roof, Where pride and pity wait such learned guests. And some have been expelled and leave in haste And sadly to their fathers these return. But one remains, stuck faster than a nail! Events and years pass him behind - unseen Before him there is nought, save evermore The same blank wall, his corner and his books.

Since first he took his place there, no recluse,
No scholar yet, has seen him come or go.
The beadle even has not marked the time
At which he comes, at which he makes for home.
The morning star, the moon, the gloom of night,
They only know his hours, for e'en the sun
Knows nothing of his ways, nor e'er beheld.
And early, early, ere one may define
'wixt bluish thread and white, "'twixt wolf and dog,"
And when from out the soundless depths of night
The latter stars in mustered myriads shine,

אַף־יֵשׁ אַשֶּׁר נְרְחַר לְחָתְן. וּרְתוּלְה סס בּת־כְּפָר שָּׁכָה. שְׁמֵנָה בְּחָלְקוֹ נָפֶלָה. וְיֵשׁ מִן־הַכְּרוּשִׁים שָּׁנְתְּה לוֹ נָאֻלָּה וְיָהִי לְכֵב נָדוֹל בְּעִיר מְהֻלֶּלָה — אַךְ אָחָד הָעוֹמֵד כְּמַסְמֵר תָּקוּצֵ. הַמַּצִּשִׁים. הַשְּׁנִים מַאַחַרָיו יִשְּעוּ.

דר וּלְפָנִיו ז לְפָנִיו קִיר בַּרְיָל נְטוּצ. וּמִנְּה צַמּוּמָה וּגְוִילִים יֵרָאוּ.

מַאָּז קָנָה מְקוֹמוֹ בַּפִּנָה לֹא רָאָה כָּל־בָּחוּר וּכָּרוּשׁ בְּבֹאוֹ וּרְצֵאתוֹ, וְאַף גַּם־הַשַּׁמָשׁ לֹא־כָנַן הַשְּׁצָה מַנִי הוא בָא, מָתַי יָשׁוֹב אָל־בֵּיתוֹ. הַשְּׁחַר. הַלְּבָנָה אוֹ חָשְׁכַת הַלָּיָלָה. בַּק הַמְּה לְבַנָּם מוֹצַדְיו יָדְעוּ. כִי גַּם־אוֹר הַחַמָּה הַבָּנָה מִלְמְעָלָה לֹא־יָדַע דְּרָכִיוֹ וְלֹא שְׁוְפָהוּ.

\$ בַּשְּׁחַר, בַּשַּׁחַר בְּטֶרֶם יַבִּירוּ "בֵּין הְּכָלֶת לְלָבֶן, בֵּין וְאֵב וּבִין כָּלֶב": צַת מִּן־הָאָפַלֶּה הַחַרִישִׁית יַזְהִירוּ כָּל־כּוֹלְבֵי הַבֹּקֵר, צְבָא רַבְבוֹת אָלֶף: צֵת נָרֵי הָעִיר אַחָרִית שְׁנָחֶם יָנוֹמוּ,

פר לא־יַרְגִּיו אָת־רְבְצָם גַּם־קוֹל שָׁכְוִי קְרָא.
וּבְטָרֶם מִקּדְּמֵי אַשְׁמוּרוֹת יְקוּמוּ
הַתְּגַבָּר בַּאֲרִי לַצְּבוֹרַת הַבּוֹרֵא:
בת כֶּל־הַיְּקוּם יַחַרִישׁ דּוּמֶם וְיָחִיל
ברייִקוּם יִּבְּרִישׁ דּוֹמֶם וְיָחִיל

למו יַחַלם חַלוֹמוֹ הָאַחַרוֹן, כְּמוֹ יָכִילֹ בְּמַהֹּ יַהְלִים הַלֵּוֹמוֹת וּלְחָשִׁים, בְּסַתָּר בְּנְפִיו בִּדְּמְמָה נָאְדְּרָה. וְרָנְשׁ מִסְתַּתַּר בֵּין שׁוּלִי שִּׁמְלָתוֹ — אָו יַעוֹר הַנַּעֵר מִשְּׁנְתוֹ הַקְצֶרָה.
 אָו יַעוֹר הַנַּעַר מִשְּׁנְתוֹ הַקְצֶרָה.
 יתלבש בחשכה ורץ אל־פּבתוֹ.

אָז נעלר הַנִּצר מִשְׁנְתוֹ הַקּצְּרָה.
יִּגְעָּרְה בַּחְשֶׁכָה וְרֶץ אֶל־פְּנָתוֹ.
יִּצְעָּרָה נָחְפָּוָת מִמִּשְׁעוֹל הַנּנָה.
בָּק־אָוְנֵי הָרוֹחוֹת הַשְּׁטוֹת תִּשְׁמֵּעְנָה יִצֵּין הַכּוֹכָבִים צוֹפִיָּה הַנְּתִיכָה.

אָנ יַשׁ אַשֶּׁר־יִרְקֹד בְּשֶּׁטֶן לְקְרָאתוֹ (סֹֹּ קרום הַפּוֹחָז מִשְּפִעַת הַהַּכַלַת, וְשָׁת לוֹ בַּחֲלָקוֹת וְסְלְמֵל פַּאָתוֹ, יַפַּתָנוּ בַפֶּתָר. יַפִיחַ הוֹלַלוֹת. וּשְמוּרוֹת שְׁתֵּי עֵינֵי הַנֵּעַר תִּדְבַּקְנָה, ון כְּמוֹ רַחָמִים תִּשְׁאַלְנָה: "חָנֵנוּ, אָחִינוּ! עיניף הַשְּׁחֹרוֹת -- מַּחְמֵינוּ תִּפַּקְנָה, ַצֵיפוֹת אַנַחָנוּ כִּי־עָמְּךְ נַלְאִינוּ. יוֹם הָמִים, יוֹם קַיִץ הוֹנְצְהָּ אוֹתָנוּ וָאַשְמוּרָה בַּלַיְלָה - יָגְעְנוּ, אַחִינוּ וּ לון שוב שְּכַב וְתָנוּם וְנַחְנוּ גַם־אָנוּ, עוד טֶרֶם יָשַׁנְמָ דֵּי הַחֲלַף כֹּחַנוּ״ -אַן פּתָאם יַצְבִיר הַנַּעֵר אָת־יָדִיוּ הָרָזוֹת צַל־שְמוּרוֹת שְתַּי צֵינָיו הַדְּבַקוֹת בּמְנָרֵשׁ הָרְהוּרִים -- וּבֵת קוֹל צְּעָרְיוּ 120 הַתְּכוֹפִים תִּשְׁמֵעְנָה הָרְחוֹבוֹת. הָרֵיקוֹת.

אַז יַרֶד הָרוּם אַל יַרֶק הַנּנָה, הוא לחש, הוא מפתה בקול דממה בקה: רָאַה. פֶלֶם חַמוּדוֹת. מָה פַרְשִׁי רַצְנַנָּה. הָתְעַנֵּג בְּטֶרֶם רַאָּתְךּ נְמַקָּה״. 125 -גם נחנו ישנים" ידוֹבְבוּ בַחַלוֹמְם גַשְּׁבִים וּדְשָּׁאִים מֵאַרְבֵּע הָרוחוֹת. וגם הַכּוֹכָבִים יִרְוְמוּן מִמְּרוֹמָם: "יָשֶׁנִים אֲנַחְנוּ וְעֵינֵינוּ פְּקוּחוֹת. וְרֵיחוֹת חֲצִיר גַּנּוֹת עֲרֵבִים יָבֹאוּ 130 מַאַלִיהָם בְּנְחִירָיוֹ, יַשְׁקוֹהוֹ שְׁבְּרוֹן, וְנְפַל גַּל רוּחַ מַאֵלָיו אָל־פִּיהוּ — וּרְנְחָה גְּדוֹלָה בָּחָוֶה. בּגָּרוֹן. אָז יַרְחִיב הַנַּעֵר אָת־פִּיהוּ וְשְּאַף, וָהַרְחִיב אָת־מִפְתַּח כָּתָנִתוֹ הַפְּתוּחָה. לאיש שהפיע אַבְנִים נִיְּעַף אַבָּנִים נִיְעַף יָבַקְשׁוּ יִתְחַנְּנוּ כָּל־קְרָבִיו מְנוּחָה. וְשְׁלַח לָרוּם אֶת־יָנְיוּ בְּלִי־כֹם לַמְבַקשׁ: "קָחָנִי, הָרוֹם, שְׂאַנִי!

> נעיקה מָיָה וּמְצָאנוּ מְנוֹם, א' פֿה צֵר לִי הַמְּקוֹם, פֿה עָרָף הָגַּנִי ני פֿר

What time the townsfolk sleep their closing sleep, Before a cock-crow even breaks their rest, Ere even those most pious Jews arise, The last watch who forestall, to serve the Lord, When all creation speechlessly awaits The rising to new life, as though it dreamed Its closing dream and hid beneath its wings Secrets and charms, the while its sleeping face Is veiled in silence, all emotion hid Beneath the dusky folds, the "Mathmid" wakes And straightway rises from a brief repose, And dresses in the dark and seeks his corner. The roving winds alone have heard his step, His hasty step along the garden path That leads to the Yeshibah, while above The stars keep sentinel along the way.

Then it may happen, that the frolic wind That blows light-hearted out of heaven's blue, Tempts him with Satan's blandishments, uncurls His earlocks, whispers, fills his head with fancies. The young man's eyelids cling and seem to beg: "Have pity, brother, on your two dim eyes That spoil beneath us! we are fired, have spent Ourselves for thee, for thou hast made us toil All day, a summer's dayl and then throughout A night-watch - brother, we are done to death! Turn back, lie down, rest, and let us rest too, E'en ere thou sleepest, we shall be renewed." But suddenly he passes his thin hands Across the clinging lids, as though to brush a same Such thoughts away, and down the empty street Resounds once more the echo of his tread.

Then the wind lights upon the garden grass, Whispers, entices with its murmuring sound: "Behold, fair youth, how verdant is my bed. Enjoy, before thy breath dissolve away!" -"We also sleep," the grasses and the herbs Lisp dreaming round him, and the stars above Take up the tale: "We sleep - with open eyes." And from the pleasant hay-fields comes a scent That steals into his nostrils, makes him drunk. A wave of air comes flooding to his lips, Enters — a lightness fills his throat and breast, He opes his mouth, inhales the air, makes loose The shirt unfastened round about his neck, Like some poor guarryman distraught with toil, His inmost being begs and prays for rest. He stretches to the wind his helpless hands As crying: "Take me, carry me away! Hence let us flee and we shall both find rest. Here I am cramped for room, and I am fired!" But sudden contact with the garden hedge Tells him his feet have strayed and he recalls His duty and his corner, and as one Who flees from sin, he hastes to the Yeshibah.... Within, a holy stillness fills the space Empty as yet, and he first drinks it in. His comrades three await him in his place, They, who have been his friends since first he came: The burning light, the desk, his Talmud text. He hastes to join them, like to one who hoards The nimble seconds, and begins to learn. Once at his desk - the nail is hammered in! All day and half the night he'll stay, and there

אַך הַבְּקה נְדוֹלָה בִּקשׁוּכֵת הַגּנָה מַוֹכִּירָה לַנִּצֵר כִּי־סָר מִן־הַנְּתִיכָה. וְזָכֵר חוֹבָתוֹ וְזָכַר הַפִּנָה. וֹרָנִס מִן־הַחָּטָא יָנִיס בֵּית הַיְשִׁיכָה.

צו בּיְשׁיבָה הָבִיקָה דּוֹמָיָה קְרוֹשָׁה,
 וֹבְלֵע הַנְצֵר הַפְּרֶשׁ רְאשוֹנָה,
 בְּי שֶׁם בּּמְּקְצֹע יְחֵכּוּ לוֹ שְלשָה חַבְּרִיוֹ שֶׁרְעוֹ לוֹ יוֹם בֹּאוֹ הַנָּה — וְבְּרָס עֵּל־הָרְנְעִים הַקַּלְים לְנוּעַ יְמַהַ לְנוּעַ יְמַהַ לְנוּעַ הַבְּלִים לְנוּעַ יְמַהַ אָל־הָרְנְעִים הַקַּלְים לְנוּעַ יְמַהַ אָל־בְּעִיוֹ וְהַחַל לְמוּדוֹ,
 יְבַּמְהֹד — וְעָמֵד כְּמַסְמֵר הָּקִוּע.
 יוֹם הָמִים, חַצִּי לִיְלָה מִמְּקוֹמוֹ לֹא־יָמִישׁ,
 זְיָה אָהָה שְׁמִיר, מִי־אַהָה הַלְּמִה הַלְּמִישׁ,
 וֹמִי אַהָה שְׁמִיר, מִי־אַהָה הַלְּמִישׁ,
 לְפְנֵב עָבַר עָבְרָי הָעוֹסַק בַּתּוֹרָה זֹ

הו, הו, אָמֵר רֶבָא, הו, פָנוּ רַבָּנְןוּ״.
הַשְּׁחַר, הַבּנְּה וְרֵים הַשְּׁדָה
הַתְּעוֹפְפּוּ כְעוֹף וַיִּמְחוּ כְעָּנְןּ
הָאָרֶץ וִמְלֹאָה בְשְׁבָּחָה, אָבָּדָה.
הָאָרֶץ וִמְלֹאָה — פֹה, פֹה בַמְּקְצֹע.
וּמְלָאָה הַפַּרְכֹּד לָרֹב פֹה תַּוְרַחְנָה —
וּמְלָא תַצֵּצוּמוֹת הַנַּעֵּר יִנוֹע.
וְעֵינְיוֹ כְּשְׁהַי נִחַלֵי אֵשׁ מִּתְלַפְחָנָה.

רָיָאָדַם הַקָּדִים, הַשְּׁמֶש יִצְּאָה, הַקּיצָה הָאָרָץ הַשְּׂמֵחָה וּמְאִירָה. מְצְהַלוֹת צְפָּרִים הָרוֹם נִמְלָאָה. כָּל־חַי יַצְהִיל פָנִים. כָּל־פָּה אוֹמֵר שִׁירָה. בם־בָּנֵי הַיְשִׁיבָה כִּילָדִים רְחוּצִים 170 העולים מֶרַחַצֶם אֶל־חַיק אִמּוֹתַיהָם. בַן זַכִּים וּמְאִירִים יָבֹאוּ חֲלוּצִים בָּגְמֶרוֹת אֲרָכּוֹת אֶל־שֻׁלְחַנוֹתֵיהֶם: וָכָלָם כְּאָחָר תּוֹרָתָם יָחַלּוּ. יָנְצֵרוּ בַחוּרִים כְּגוֹרֵי אֲרָיוֹת, יתְחַנְנוּ יְרַנְנוּ וּכְמוֹ יִתְשַּלֵלוּ יִתְחַנְנוּ יְרַבּנוּ וּכְמוֹ יִתְשַּלֵלוּ וְיוַמְרוּ לַאלנִי כָּל־קָרֶב וּכְלָיוֹת. מחוץ בל-משקופי חלוני הישיכה הַדְּרוֹר מָּצִיר קַנָּה - בֶּנֶיהָ הָרַכִּים, לָתַנוֹת מִהָלַת הַשֶּמֶש הַנְּדִיבָה. ואָר־צְּדָקַת פָּוְרוֹנָה בְּיוֹשְבֵי מַחֲשׁכִּים: פי גם עין הָעוֹלָם לְהַבִּיט שְּׁמַחָה בְּבֹקֶר הָפָּקְחָה לַיְשִׁיבָה פְּנִימָה וּלְטַאטַא מִתּוֹכָה אָת־צְלְלֵי הַחֲשֶׁבָה בְּמַקאֲמֵא הַנְּהָב -- בָּאוֹרָה הַבְּעִימָה. וּמְלַא הָאוֹר צֵין הַיִשִׁיכָה הַכַּהָה. וְרַפֵּד בַּוָּהָב אָת־שְחוֹר קירוֹתָיהָ: וֹתְשׁוּאוֹת מִבַּיִת הַיְשִׁיכָה מְלַאָּה. וְרְנָנַת צְּפֶּרִים מְחוּץ מַקִּיפֶהָ. נם־צלון הוֹקן, צוובת החרש. 190 העומד עליה מיָמים קרמונים.

שְּרָטְכָּה בְּן־לֵיְלָה, מְשֵל רְעַנְנָה.

19.5 ניַרְא הַבּּפְּרִים כִּרְאוֹת בְּנֵי מִשְׁפַּחְתּוֹ
הַבְּאִים לְבָרְכוֹ בּבֹקֵר בְּרְנָה.
וּרְנַחַל צְּדְנִים יִשְׁטְפוֹ הַחַיִּים,
יִצִיפוֹ הָאָרֶץ, הַיְקוֹם נִאַנְפִיוֹ —
יַשְּׁבִּיעַ אֶת־צֵינְיוֹ מִי בַּצַל צֵינִים!

שֶׁכְּבֶר מְלְאוּ יָמְיוֹ וַיִּיבֵשׁ הַשֹּׁרָשׁ

עָבֶש מִכְּבֶר מֵצֲשׁוֹת כְּּרִי אַלוֹנִים --

נם־הוא כְּמוֹ הִתְנַעֵּר וַיִיטֶב קַרַחְתּוֹ,

י אָנִיצּ אָת צּינָיו מִי בּצּי, צִינִים:
יַּמְצַנָּג מִי־אָשֶׁר נְשֶׁמֶה בְאַפָּיו!
אַּךְ אָחָד הַנִּצֵּר מִמְּקוֹמוֹ לֹא־יָמִישׁ,
מַצַּחָרָיו וָהָלְאָה הַחַיִּים, הָאוֹרָה —
וֹמָה צַּמָּה שָמִיר, מָה צַּמָּה חַלְּמִישׁ,
לֹפְנֵי נַצֵּר צְּבָרִי הַחשֵׁק בַּתוֹרָה!

205 בּה יַצְמֹד הַנְּצֵר יוֹם יוֹם צֵּל־מְקּוֹמוֹ מַאָּו אוֹר הַבּקָר צֵד רֹאשׁ הָצִּשְׁמוֹרָה. כִּי חַלֵּק יְחַלֹּק לְיָדוֹת אֶת־יוֹמוֹ: הָצִחָת לְצִרְכּוֹ, הַשָּלשׁ לְתוֹרָה: יִבְּבוֹדְ נְזִיר רַצִּים, אַסִיר אֶל־פִּנְתוֹ, יַצְמֹד הַנָּצֵר לְבָן־פְּנִים קְמִנִּט מֵצֵח, נִיצֵר בּנְּמִרְא אֶת־מְלֹא כָל־נַשְׁמָתוֹ, נִיצֶר – וַיִּסְגֹר בַּצֵּדוֹ לָנָצַח. For very hunger, swallow his black bread.

O flint and iron! when the Jewish boy
Has taken to the Torah, where are you?

And thus the youth keeps steadfast to his seat
From break of morn till midnight, for his day
Has four divisions, whereof only one
Is for himself, while three are for the TORAH.
As one alone, cut off from friends, and tied
Fast to his corner, white-faced, wrinkle-browed,
A lifelong captive of his own accord,
On the Gemara still he shapes his soul.

"Oi, oil" the Rabbis taught: ". . . if I shall offer Body and life upon the Torah's altar, I shall be heard, maybe, from out my corner, And see my fame shine forth across the land. . . . "Oi, oi!" the Rabbis taught: ". . . Rabbi Akiba Was simple and unlettered forty years, Then entered a Yeshibah and became A glory of his folk, and I - am young! My God, take what Thou wilt, my flesh and blood! I've sworn by Thee and by Thy holy Law My lips shall move, my voice shall cry, I will not Stir from my place, my corner, and my heart Shall know no rest, my eyes no sleep, until Thy word has guenched my thirst, the Morning Star Shall wake me, midnight lull me, till I know The Talmud and am learned in the Torah!" So, once more: Raba said . . . the Student's voice Borne by a strength sublime, rings out anew. . . . Methought that high above the Ark there shone A transient gleam, as though a Saint should smile.

The Holy Presence in the Scholar's breath
\*Delights . . . or else, she mocks the sacrifice
Of buried lives, that in a narrow prison
Deny themselves, heroic, for her sake? . . .
And now the sun has sunk into the night,
The light above the Ark is upward caught,
And voices fall yet lower, till they seem
More like the hum of bees, the buzz of flies. . . .
At last the beadle comes, and calls to prayer. . .

Minchah is guickly ended, and the lads Disperse into the street, they seek the fields. The youthful limbs, youthful in name alone, Cry out, they seek the valley, wherein grow The ruddy apples and the ruddier maids. The heart o'erflows with joy, the lungs expand, The wind is low and cools with gentle touch, And dries the sweat from creased and saddened brow. Within is silence, the Yeshibah's walls Are sunk in gloom and stillness, and of all Her scholars, only two recluses pale Remain behind to talk of trivial things. And now, a voice has broken forth again, A turtle-dove coos loudly in his corner. . . What is the sore heart crying now? And what The burden of his melancholy strain? Maybe he now recalls his dear, good mother, His needy father, pines and feels the heart Throb like a captive bird within his breast For longing to behold their face again, As day by day, afar, they in their prayers Repeat his name, and hope for him and wait

וּרְשֶׁכֶט אוֹר אָחָד הַשְּׁמֶשׁ פֹּקְדָת בּנְעֵר הַנְּעֵר הַנְעֵר הַחֲשֵׁכָה, הַצְּרָה, וְעֶלְּחָה צְּלִיהָ בַּהָרָת יוֹקָדָת בְּאֵשׁ אַדְּמְדָּמֶת רֹעָּדֶת בְּנְהָרָה. בְּאֵשׁ אַדְמְדָּמֶת רֹעָּדֶת בְּנְהָרָה. בַּקוֹל קוֹל הַנְּעֵר לֹא־יִדַע חָלוּשָׁה. בֹּקוֹל קוֹל הַנְּעֵר לֹא־יַדַע חָלוּשָׁה. בֹּחָץ הָיד הַמְנָפִץ בִּין קוֹלוֹת נָחָשָׁלִים. בַּחַץ יָרוּץ דְּבְרוֹ, גּלְיוֹנוֹת יִבְרָחוּ, בַּחַץ יָרוּף דְּף, הָעמוּדִים נָאֶבְלִים.

"הוֹ, מָנוּ רַבְּנָן – מִי־נִדַע יִדֹע אָם לֹא, כִּי אַקְרִיבָה אָת־נַפְשִׁי וֹמְאֹדִי צל מְוָבֵּח הַתּוֹרָה. אָנ מְן הַמְּקְצֹעַ אַתרוֹמֶם וּמְלְאָה הָאָרָץ כְּבוֹדִיז״ לשל "הו. תנר רפנן – גם רפי בקיקא צד שְנַת הָאַרְבָּעִים רֵיק הָיָה וְבְצר. ניבם נילף אל פית הישיבה נְיָהִי נַס לְצַמּוֹ – וַאֲנִי עוֹדָנָי נְצַר״. -אַדֹנָי, קַח מַה־תָּקָחוּ אָת חֶלְבִּי וְדְמִי 270 גשְבּצְתִי כְךְ וּכְתוֹרָתְךְ הַקְּדוֹשָה, אָם אָחְשֹׁךְ נִיד שְּׁפָּחֵי וּלְקוֹלִי יָהִי דַמִי, אָם אָמוֹשׁ מִמְקוֹמִי, מקצֹעִי אָטשְׁה, אָם־יַדע לְבָבִי, מֵרְגֹע וּלְעֵינִי יָּבֶרָהָ אָפָּן — צר צְמָאִי לִרְבָרְהְ אָשְבֹּרָה: נעיבני. הצות לֵיִל הְיַשְּבֵנִי. בּצות לַיִל הְיַשְּבֵנִי. עד אָגְמֹר הַשַּ״ס וְתָּכַמְתִּי בַתּוֹרָה – וּלְכַן -- אָמַר רָבָא...״וּמְלֵא עוֹ נְצֵלָה - וֹבְלָה בּין קול צָלוּל יְזַפְוַע הָאַנִיר בִּסְשָּרָה – פְּמְדָמֶהֹ לִי, שָׁם צַל־הָאָרוֹן מִלְמַעְּלָה - 280 בּשְּׁחוֹק צַדְּיק הָמִים הוֹפִיצָה נְהָרָה הַשְּׁכִינָה תִּתְשַנֵּג שַל־הַבֶּל פִּי תִינוֹק. או אולַי היא תּלְעַג לְקַרְבְּנוֹתִיהָ, הַלְּבְרִים חַיֵּיהָם בַּמַּחְשֶׁךְ, בַּצִּינוֹק,

הַמֹּסְרִים בִּגְבוּרָה אָת־נָפְשָׁם צֶּלֵיהָז 2 85 נַתַּשְׁקַע הַשְּׁמָשׁ נַתַרַר בַּמְצוֹלוֹת, ניצל הַנֹגה מֶרַאשִׁי הַכְּרוּבִים. עוד יותר נמפו נשפו הקולות פָּמַשֵּק הַדְּבוֹרִים, כְּהָמְיַת הַוְבוּבִים. הַשְּׁפְשׁ הַמְּקְנָה בָּא. הָחֲרִישׁ הַהֹגִים ס 24 לְתְפָלֵת הַמִּנְחָה. הַתְּפִלָּה בְּמְרוּצָה נְנְמֶרֶת. בּחורֵי הַיְשִׁיבָה נְמוֹגִים, נְשְּמְטִים לָבְרֹם הַחוצָה, הַחוּצָה. הַחֹרְשָׁה. הַשָּׁרָה — בִּמְקוֹם שָּתִּצְהַלְּנָה נם צַצָּמוֹת דָּכָּאוּ, לא־יָדְעוּ צֵלוּמִים: 295 אל מוכד הַגּּבְעָה – בִּמְקוֹם שְּתְּנְדַּלְנָה בְּתוּלוֹת אַרְמוֹנִיוֹת וְתַפּוּחִים אַרְמִים. בה־יִרָםב הַלָב וּמַה־תִּשְׁאַף הָרַאָּהוּ – הָרום כִּמְסָבָּן, בַךְּ, צְלוּל וּמְצָבָּן, וּבְיָדוֹ הָרַכָּה הוא מוֹחָה הַוֹּעָה סס 3 הדלותה מקקטי המצח הקענן. בּיְשִׁיבָה דּוּמִיָה. צַּרְבֵּצַת הַכְּתָלִים יַצְמְדוּ בְּשְׁקִוֹנִים בְּדְמָמָה אֲפַלָה. מְנָּל מַלְמִידָיהָ בַק־שְנֵי פְרוּשִים בָּלִים - נְשְצַרוּ לָשִׁים שִיחָה בְטֵלָה לס ז או קול נער בודד בוקע ועולה. מְנַהַם כַּיוֹנָה מְזָוִית הַיִשִּיבָה. פה־יָהֶמֶה. יִשְׁתּוֹחַח לְבָבוֹ הַחוֹלְהּוּ פה־פַּהָנָה. פה־פַּבְרָ נְנִינְתוֹ הַפַּצִיכָה : הַוֹכֵר הוא צַמָה אַם טוֹבָה, אַהוּבָה, . פון צב עני ורש - ניצרג אַליהָם. וְנַפְשׁוֹ, כְּצְפוֹר חֹרָגָת מְכָּלוּבָה, גַּרְסֶפֶת, נִמְשֶׁרֶת לִשְׂבֹּעַ פְנֵיהָם --באשר יובירו נסדהם ממרחקים יום יום שם בְּנָם בְּתְפִלָּתָם הַשְּהוֹרָה, 215 וכְחַבֵּי כְשִׁים הַם יוֹשְבִים וּמְחַבִּים,

הוֹ, הוֹ אָמֵר רָבָא, הוֹי אָמֵר אַבֵּיִי וִ״. הַפֿה בָּית הַיּוֹצֵר לְנִשְׁמַת הַאָּמָה ז הַפֹּה מְקוֹר דְּמֶיהָ, הַבּוֹטְעִים בָּה חַיֵי 215 עוֹלָמִים, הַשֹּׁפְעִים בָּה אָשֵה וַחַמָּה ז הַפֹּה צַּדִּירָיק -- מְאוֹרוֹת צַתִידִים, היוצרים את־רוחה על־האבנים: --כִּי מָה הַם הַקּוֹלוֹת וּמָה הַלַּפִידִים הַנּוֹשְאִים הַנָּפֶשׁ עַד לֵב הַשְּׁמְיִם! מִי צְפַן הַקָּסְמִים בַּגְּוִילִים הַבָּלִים, מִי נָתַן הַכֹּם לַאֲמְרוֹת צְבַשׁוֹת, לַחָצֹב לָהָבוֹת מִלְבָבוֹת חַלָּלִים וּלְהָתֵוֹ נִיצוֹצוֹת מֵעֵינֵים צֵשְׁשׁוֹת ז צבי "הוֹ, הוֹ אָמֵר ְרָבָאוִ״ - הַתִּשְׁמֵע, הַתָּחוּשׁ אָת־כָּלְיוֹן הַנָּפָשׁ, הַחָבָּה הָצַּוָּה ז הַטֶּרֶם יִקְרָעוּ לְכָבְךְ הַנָּחוּשׁ כָּל־אמֶר אַשׁ חֹצֵב, כָּל־מִלָּה דָם מַזָה ז הַאָם לא תִוְרָקְךְּ יָד גְּדוֹלָה נֶאְדְּרָה 230 אַל־גֹבַה לא־נָחְקָר. אָל־מֶרְחָק לא־נוּדְע ז הַאָם לא־יִכְּנֵף רוּחַךּ בִּסְעֵרָה וֹלְבָּבְךְ פַּדָג שֶׁנָאֱחָו בַּמְצוֹדָה ז הָתַגִּיד מַה־שֵּׁחַ הַצְּפוֹר הָרַכָּה, מה־יָהְנָה הַגּוֹזְל הַמְצֵפְצֵף שָם גּלְמוּד בּפּנָה הַחַשְׁכָה בְּקוֹל מְפִלָּה זַכָּה, הַשְּפוּכָה עִם־לְבּוֹ בְּגְוִילֵי הַתַּלְמוּד ז מַצָּו עָּלָה שַחַר לא־יָחָלשׁ לְבָבוּ, זּבְרְבָּיוֹ בִּשָּׁלוֹן וְפִיק לֹא־תַּדְצְנָה, מְקְרֹא "אָמַר רָבָא״. הַשְּׁמָשׁ רֵד לָבֹא, ספר הַקּוֹלוֹת יִשְׁפָּלוּן, הַנְּפְשׁוֹת תִּיגְעְנָה. בָּל־שָפָה נִבֶּלָת, בְּל־גָּרוֹן נְחָרָה, הַלְשׁוֹנוֹת יָבְשׁוּ: וּבְכִלְיוֹן שֵינֵיִם יָחַכּוּ לַשְׁמְשׁ שְּיָבֹא וְקָרָא: לִמּוֹדֵי אֲדֹנָי לְתְפִּלֵּת עֵרְבָּיִם. ציב וֹבְנֹגָה שֶּיָצְקָה הַשְּּמָשׁ הַבְּצְה צל צָפָת הָאָרוֹן וּכְרוּבִיו מִלְמַצְלָה פּיקר חָסָד אַל, מְלַאֲמִי רָצוֹן, הַנְאָה, הָּסְתַּלֵק הַשְּׁכִינָה וּכְבוֹד אֵל נְצֵלָה:

As for Messiah, till he come indeed,
The Torah's diadem about his brow. . . .
The wrestlings of a boy's heart who can tell?
But ever, when the pious pass that way,
And bend an ear and stand, the while his voice
Pierces the severing wall with ringing tones —
The old ones linger and commend his choice,
And pray within their heart a silent prayer:
"Happy the son who gives him to the Torah,
And happy those who nurtured such a son! . . ."

"Oi, oi," said Raba: ". . . and thou hearest not, Even in whispers, what the living voices Are crying round thee, boy, their speech to thee Is meaningless as thou wert deaf and dumb." "Oi, oi!" said Raba: ". . . and the soul, that cries Daily through thy hoarse throat against the wrong Done to the budding of its manly strength, The sapping of its youth, thou hearest not, Stoppest thine ears and shuttest out its prayer, Each needful craving crushing out for good, Stifling the germ of every humblest wish, Uprooting every flowerlike aspiration, Till, tired at last with its own weary cry, With thirst unquenched and unfulfilled desires, It fall asleep, a starved and withered thing, That never was beloved and never loved."

And those two eyes of thine, for seeing made,
That might have viewed the earth and all her wealth,
Are spent and darkened, have as yet seen nothing,
Have nothing wished to see, and fade already,
And spiderlike, along forsaken paths —

41)

וַנשׁ אַשְר־שָּמְמָה גם רום הַנּצֵר בַּצַמָלָה הַקּלֹקל וּכְמוֹ הָתְמַרְמֶרָה: וֹלְצָתוֹת בַּחֹרָף בִּמְשׁל לְר וַסַצֵּר, שָׁמַיִם כָּעָשָׁן, הָאָרַץ נַעְכָּרָה: וימי סגריר דלפים טעוני שננים שַנפִים וְלְדְרִים נְגְרָרִים נְגְרָרִים — הַשְּׁמָשׁ לוּ רָגַע קֵט מָאִיר הַפְּנִים: אוֹ תָרוֹמֵת אוֹר דַּלָה הַשֶּׁמֶשׁ לוּ תַרִים! וּשְׁמָמִית יְרוֹקָה אֵי מְנָה תְּבֹא לְתַּלְעַ מַפַּכְתָּה בְּקִירוֹת הַפָּנָה, וּמִשְנַה אַפַּלָה בּפִּנָה. בִּלְבָבוֹ, וּבְכֹל חַרְרֵי נַפְשׁוֹ רְעָּרָה וְצְגָּה -אָז יִדע הַנַּצר כִּי נְשְׁכָּח הָנַהג, בָּי נַפְשׁוֹ שׁוֹמֵמָה, נְשְׁבַּחַת, נְשֵּׁוְבֶת: ניָסָשׁ פָּי סָלַשׁ נַיַּלָא כֹחַהוּ. וּהַשְּׁקַע בְּנִפְשׁוֹ בִּקְעֵם הַלֶּהָבֶת. 365 ונשמע קולהו בְּאִלוּ הוא עולה מנפש עופה שלמות הולכת: קוֹל לָב הוֹא הַמָּכֶּה כְצֵשֶׁב, לָב חֹלָה הַהְּלֵא תַחֲנוּנִים וּמְרֵרָה נִשְׁפָּכָת. ניְהִי־לוֹ מַלְמוּדוֹ לְקִינֵת הַמְרוּרִים. - סע ניקב. ניתשטף, ניחגן קולהו חַביבים עֶלֶיף, בּן יַקיר, יִפוּרִים ז הַנָדע הָאִמְלָל כִּי־אָמְלָל הַבַּהוּ ז הָאָמְלָלֹז – מַדּוֹעֵז מִי יוּכֵל הוֹכַחַ. לי־נוצר הָאַדָם לְמֶרְחַב יִדְיִם זּ 375 וַלָּמָה לֹא־יָהִי גַּם־הַנַּצַר שָּׁמֵּם בְּאַמֵּת פָּנָתוֹ דֵי מַצְמֵד רַנְלָיִם זּ הַתּוֹרָה הָרְחָבָה, הַתּוֹרָה הַמְּאִירָה מַחַשַּׁבִּים וּמְצָרִים מֵעוֹלָם בִּקַשָּה, סָבֶּטֶן הַחשֶׁךְ יַר־אַל הָצֶבִירָה 380 מַאָבוֹת לַבָּנִים אָת־אוֹרָה יְרַשָּה. בְּמְאוּרוֹת, צַל־נָגוֹת -- שֶׁם יָשְבוּ בְנֵינוּ נם הגו בגובה. בפתר למדו. ניצלו מארות ממאורות אלינו וּנְאוֹנִים מְנֵגוֹת אֵלִינוּ יָרֶדוּ. אַנּ פָּי יָפִים לַתּוֹרָה חַיֵי הַצְּעֵר, נם־צמָה וּכְנָיוֹ בָּצְנִי נְשְׁמֶרוּ וָלָמָה זָה יַרַע בְּצִינִי הַנָּצֵר אַם־אָרֶץ וּמְלאָה בְּפָנְיו סָנָרוּ זּ שְנֵי סְדָרִים שְלַמִים צְרוּכִים וּשְמוּרִים פון? צל שפתי הנצר – שני סדרים תמימים! וּבְקְנָאָה יַבִּיטוּ בוֹ כָּל־הַבַּחוּרִים, וּבְלַבָּם יָחוֹשׁוּ לוֹ יָמִים נְצִימִים: שְׁנֵי סְדָרִים שְׁלַמִים – מַה־נָּמִים גוֹרָלוֹ וּ ןאַיך לא־נָשִּׁישׁוּ בְּנֵי מַעָּיו, יָהַמֶּיוּ -- 395 אָם כְּבָר פֵינָיו ראוֹת שְלוּמֵת צְמְלוֹ פי מַתְמִיד וְעֵלוּי לוֹ קֵרֹא קַרָאוּ. בק־ציץ וָהָב אָחָד על מַצַח פֿהַנִים, צָטֶרָת פָּז צַחַת בְּרָאשֵׁי הַשֶּׁרִים, לַקשוֹרַה לַגִּבּוֹר זַר אָחָד שֶּל־דְּפַנִּיִם פס על האש נפרנו נציצו שני כתרים: בס־פַּתְמִיד בַּס־פִלוּי, שְׁנֵי שְׁלַבִּים פֶּלְיוֹנִים בְּסָלֵם הַתּוֹרָה הָרָם, הַגְּבֹהַ, וּרְפָּשׁע בּינָם וֹבֵין מַצְלַת הַגְּאוֹנִים.

הַכּכִּים הַזּוֹכִים לְּגְדְלָה כְמוֹהָ ז ניוֹחָל הַנְּצֵּר – כִּי פְּרְחַי תוֹחָלֶת נִּם־רוּחוֹ הַנְּכֵאָה בּפַּתָר רְפִּדוּ; נִּלְבוֹ לְצִּהְרָה כְּנְתוֹ יִחָדוּ. נְלְבוֹ לְצִהְרָה כְּנְתוֹ יִחָדוּ. נְלְבוֹ לְצִהְרָה כְּנְתוֹ יִחָדוּ. נְלְבֵשׁ צֵל נְּלְנֵל מֵלְטֵשְׁמוֹ יִבּוֹצְ, נְלְכְשׁׁ צֵל נְּלְנֵל מֵלְטֵשְׁמוֹ יִבּוֹצְ, נְלְטשׁׁ צֶּל נְלְנֵל מֵלְטֵשְׁמוֹ יִבּוֹצְ, נְלְטשׁׁ בָּקְנִיוֹת הַפּּלְמוֹד הַקְשׁוֹת. נְכְטוֹב כֵב הַנֵּצֶר בְּלִילוֹת הַחֹרֶף, נְיִנְנִל כְּבְּנִין בְּמִלְרִי עִיר בְּצוּרָה – וְהָיָה בְצֵינְיוֹ כְּמוֹרְיד עִיר בְּצוּרָה – וְהָיָה בְצֵינְיוֹ כְּמוֹרָיד עִיר בְּצוּרָה – לְלֹאשׁ נְּפּוֹרָנוּ מַשְּׁכֹרָת נִצְחוֹנוֹ, שׁיְּשׁוּב אַלְיהָם, בְּכֶתֶר הַתּוֹרֶה ! נְּפְתּוּלְי לָב־נְצֵר מִי־יַדְע יִדְצֵ !
צַּבְּרֹ יִרְאֵי אֵל צַל־הַיְשִיבָה.
וְהִטּוֹ אָת־אָוֹנֶם וְצְּמְדוּ לְשְׁמֹצֵ
צִּמְדוּ הַוֹּקְנִים, יִשְׁנִיאוּ הַאֲּדִיבָה,
יִמְפִּלְּוֹ הַנִּקְנִים, יַשְׁנִיאוּ פְצֵלוּ
יִמְפַלָּה חַרִישִׁית מִלֵּב יִתְפַלֵּלוּ:
אַשְׁרֵי הַבָּן שְׁבַּתּוֹרָה צַמְלוֹ,
וֹצִשְׁרֵי הָבָּן שְׁבַּתוֹרָה צַמְלוֹ,

אָמֶר רָבָא...״ וְאֲשֶׁר יִצְןְחוּ 325 בְּקוֹלֵי־קוֹלוֹתָם הַחַיִּים וּשְׁאוֹנָם אָנּיף גם שָּמָץ מָנְהוּ לא־לָקְחוּ, וּרְטַרֵשׁ וּכְאָלַם לא־תִשְׁמַע לְשוֹנֶם --קּשָּׁפְעַר רָבָא..." וּלְשִׁוְעַת נָפְשֶּׁף פנע מגרונף הנחר יום יום תשום. מַחַמַת רַאשִית אוֹנָה, מְשׁד רֹאשׁ כֹּחָךְ. תַּבְלִים אָוְנֶיךְ וּתְהִי כְּלֹא־שׁוֹמֵעַ – וֹתְהָי כְלֹא־שׁוֹמֵצֵ, וַתִּשְּׁתֹם תְּפִּלְּחָה, ּנְתּוֹסֶף לְרַצֵּץ רַאשׁ כָּל־מֵאֲנַיָּיהָ, מולקה לחובק בחשקה את־קטן האוחה. - צַּלְר וָלְרָמֹס אָת־אַחֲרוֹן פְּרָחָיהָ צר־יָנְצָה נַפְשָׁךּ בְּשַׁוְצָה, יָנְצָהֹ, ותישן לָנָצח יְבַשְׁה וּרְעֵּבָה, בְּצָּמָא לֹא נִשְׁבָּר וּרְתַאֲנָה לֹא בְאָה. מִבְּלִי שְׁנָאָהָבָה. מִבְּלִי שְׁאָהַבָּה. ושְׁתַּי הָצִינִים שֶּלְרְאוֹת נְבְרָאוֹ, שֶּלְרָאוֹת יָכֹלוּ הָאָרֶץ וּמְלֹאָה, פּּוְעַכְנָה. מָּחְשַׁכְנָה וּמְאוּמָה לא רָאוּ, וּרָלִי חַמֹּד מָאוֹמָה מִּכְלֶינָה בַשּאָה: פּבָר בְּטְלוּ בַּצֶּלֶם הָבוּצֵ. נִתְתַפַשׁ כִּשְּׁמָמִית בִּמְסְלּוֹת חַדֵּלוּ . וְלְמָה זָה נוֹצְרוּ לַשְּׁוְא, וּמֵדּוּעַ תאבדנה על חנם הנשמות המלוז

And shadowlike, among the dead, thou gropest. . . . For what were they created all in vain, And why in vain shall they be lost, these souls?

Sometimes the student wonders at himself,
Disgusted at his toil and seized with anger.
In winter, when the cold and tempest reign,
When heaven is like a smoke and earth is dull,
When faint, dark clouds trail weeping o'er the sky,
"Oh, that the sun would but light up her face
One little moment, if she would but make
A slender offering of pallid light!"

From somewhere a green spider comes, to pitch Her tent within the corner, where the gloom Is doubled, and the chambers of his soul Are filled with chill and trembling. Then the youth Feels in himself despoiled, forgot, forsook, Feels that his strength is weak and weary grown, The flame that burnt within him nearly spent. His voice is like the sighing of a soul That droops to death, the moaning of a heart Trampled upon like grass, that only heaves With bitterness and Prayers of Supplication. His recitation is a bitter plaint, Art thou in love, dear child, with pain and grief? Unhappy boy, dost thou not know thy state? Unhappy? why unhappy? Who can prove That man was born to comfort? On what plea Is he to guarrel with his wretched corner Where he has standing-room? The Torah, wide and shining, still illumes The dark, sad regions she has ever sought.

וְחָלֵם חַלוֹם נְעִים בְּמְנוּחַת הַדַּצַת, יַאָחַז בַּצְפוֹר בְּחַבְלֵי דְמִיוֹנוֹ. 420 אָז יַחָלם יוֹם שובוֹ אָל־פִירוֹ בְּשֵאתוֹ בְּתָב סְמִיכָה בַּכִּיס, שַ״ס וּפוֹסְקִים בְּמֵצֶיוּ, מְהַלָּתוֹ בְעִיר, חָדְנַת הוֹרֵיו בְּבֵיתוֹ, הַקּנְאָה הַגְּדוֹלָה בֶּין חֲבֶרָיו וְרַעְיו. לעד ושמו אשר־בְּסָה בֵיוֹם בְּמַשֵּאוֹן, יוֹפִיצ בַבְּרָק מִמִּיר צַד־וַלַּזוֹן, ַוְהָנָה ַלְּבְרָכָה, לְתְהָלָה וּלְגָאוֹן -וֹלְנָאוֹן ז הַאָמְנָם ז הַנָקוּם הַחַזוֹן ז וּרְכַן - אָמַר רָבָא, הוֹ, הוֹ אָמַר רָבָאיי. 130 וּכְכֹל אֲשֶׁר־יַחָלם כֵּן יִדְבַּקּ לְבָבוֹ בּפִּנָּה הַצְּרָה. בַּנִּמְרָא הָרְחָבָה. לְאָהֹב יִפּוּרָיוֹ, עְנּוֹתוֹ וּרְעְבוֹ, וַבַּן יִפְרֹץ קוֹלוֹ נָאֲזָר בִּגְבוּרָה — אַך מִי־הוא הַמַּטִיל הַטְפָה הַמֶּרָה אַנוּ בְּתוּנָה שֲצוּרָה לְבֵּנוּ בְּתוּנָה שֲצוּרָה הַבְּרוּכָה וּצְפוּנָה בְּוְמִירוֹת הַנְּמְרָאוּ

רק מי אַשְּר־עָּבר צל בֵּית הַיְשִּיבָה בִּדְמִי חֲצוֹת הַלֵּיל אוֹ בְּדְמְמֵת הַשְּׁחַר. וֹרְצֵּד חַלּוֹן מֵאִיר אָוְנוֹ הָקְשִיכָה יריס פְּלֹד יְשׁוֹרֵר, וְמִיר מֵתְמִיד מְאַחָר, הַשְּׁבַּךְ בַּלָאט צַּל־הָרוֹם הַלֹּאֵט מְרִירוֹתוֹ הַפְּתוֹקָה, מְתִיקוֹתוֹ הַמְּרָה — בק הוא הָבִין יוּכַל מַה־דֹּקַר, מַה־לֹהָט, מַה־מַּרְאִיב, מַה־בּוּנָה זָה נְגוֹן הַנְּמְרָאוּ

עאץ פה־בּרְעִיל אָת־קוֹלְכָם. פִי יִמְסֹךְ נְכָאִים. אַסִּירֵי הַפְּבּוֹת, בְּוֹמְרַתְּכָם הַבּוּנָה ז הַתְּבַכּוֹ יָמֵיכָם הַקְבוּרִים וּבָאִים, נְשְׁמַתְּכֶם הָרְצוּצָה. רוּחָכֶם הַמְיֻּגָּע ז הצל שְּמְמוֹת עוֹלַמְכָם בּוֹא תָבֹא קינַתְּכָם ז סצו מַצְרוּ אָת־נפְשְׁכָם, כְּל־מְרַת רוּחַכָם: הַהֹאמְרוּ לְּשִיוֹת בְּתַמְצִית נְשְּׁמַתְכָם הַמְּלִים הַיְבָשׁוֹת, הוֹבִישׁוּ לַחָכֶם זּ הַתְשׁוֹעוּ לִישׁוֹעָה, הַתְקְרָאוּ גֹאַלְכָם, אולַי יִשְׁמַע מְבַחָם וְיָבֹא לַחֲנַנְכָם ז נצץ וּתְהִי צִּיּן רֹאָה צֹפִיָּה צְּמַלְכָם, ויהי לב יודע הַמַּבִין אָבְדַנְכָם זּ צַהָה, צַּמַלָלִים! אַין אוָן קשָּבָת! בּתְפּלָה נִדַּחַת וּכְנָפֶשׁ נִדְרַת בּטשְׁכּת-פּצוֹלָה וּכְדְמְמֵת הַמְּוַת. 460 מקלי שמשמע. שנחתכם אכדת. יש אוון בק אַחת הַקרוֹבָה לְשְׁמֹע יָ הַמִּית בָּחוּר מַשְׁבִּים. הִי מַתְמִיד מְאַחָר. קַבֶּרָה לְהַקְשִׁיב הַמְרוּרֵי הַנֹּהַ, הַנְשֹׁוּאִים אֵלֶיהָ עֵל כַּנְפֵי הַשְּׁחַר א הוא ראש הַיְשִיבָה אַדִּירָה וּמוֹשְלָה, עֹבּירָה שֶּקְריאַת הַגֶּבֶר -- קוֹל מַתְמִיד הָראשוֹן מְקִימָה מִיצוּעָה גְּוִיָתוֹ הַכּשְׁלָה וְצְפְצוֹף צְפּוֹרוֹ לֹא יַנַח־לוֹ לִישׁן. וּבְשָּׁמְעוֹ קוֹל מַחְמִיד מְעוֹרֵר הַשְּּחַר 470 הוא אהב להַקשִיב רב קשב בּדְמְסָה. וְשָׁמַע אָת־הַד קוֹל בַּחָרוּתוֹ, וְזַכֵּר שׁלְשׁלֶת אֲרָכָּה שֶל־חַיֵּי נְשֶׁמָה. וְזָכֵר - וּשְׁתֵּי טְפּוֹת דְּמְעוֹת תַּרַדְנָה וְנִתְלוּ בִשְּׁצֵר כָּסָף וְקְנוֹ הַלְּבָן, אור גר הַפַּתְמִיד הַבֵּהָה תִּרְצִיְנָה תַּרְצִיְנָה כּשְׁתֵּי צַּרְנֵי אֵשׁ מִמִּשְׁבְּצוֹת וְהָבָן. מה־יָהֶמֶה לְבָּרְהַ, הַשְּׁב ז הַהָּוְבִּירְהַ בָּל־שְנוֹת שָנוֹתָךְ -- זָה מַרְאַה הַנְּצֵר זּ יום צאתף מביתף וגלותף מעירף. יפי נוף, בּחַרוּתְף – כֹל חַיֵּי הַבָּצֵרי יִּ - בּס־שְׁנִי הַתְּמָדְתְּךְּ בְּאַהֲכָה זְכְרְתָּ וקה אפוא, זקן, כה נפצם רוקף ו וַן אָמָנֶם אָנֵיתָ מְאֹד – אַן־גָּבְרְתָּוּ וּרָדֶרֶךְ מַחֲשַׁכִּים לָאוֹר אֵל נְחָךְּ, אולי יַרְאַךּ לְבָרְךְ בָּחָוּוֹן צור אוֹלי יַרְאַרָּ פֿתַנוּ הָאַדִּיר הָאֹבֵד וְכֶלֶה בּנְשֹב בָּנוּ רוּם שְׁדְפוֹן וְרְוּוֹן, בְּיוֹם סור צְלֵנוּ וַנְּבֶל כְּעֶּלָה :

God's hand from out the darkness took and gave her, A heritage of light, from age to age. In caves, on roof-toops, sat our children, there They learned by stealth, until from out the caves Came guides to light our path and from the roofs Descended Sages - this, because the Torah Is fathomed only by a life of grief, And by afflictions have we been sustained. Why should the youth regret it, that to him The earth and all its fullness is denied? Two whole Sedarim, ordered well and kept Upon his lips - just think, two whole Sedarim! The other students envy him, they have A presage of his better days to be. Two whole Sedarim - oh, how blest his lot! And shall he not rejoice? He holds already The guerdon of his toil, by all around The Mathmid and 'Ilui he is called. The priestly brow bore but one golden plate, The ruler wears one crown of finest gold, One wreath beseems the hero and the poet, While on our Student's head there shine two crowns! The Mathmid, the 'Ilui both are rungs High on the stairway of the Torah set, But few steps higher the Geonim stand. How many have been worthy of such fame? And he hopes on, for still the bloom of hope Has secretly refreshed his downcast spirit, And compensation showed for stolen youth, And knit the Student's heart to love his corner. Like one who, sharpening iron, sways and bends is 'Mid flying sparks, above the whirling stone, self So whetteth he his brain in yonder corner Upon the stony problems of the Talmud. On winter evenings, when, in likely mood, With some dark passage wrestling he prevails That wrought oppressive on his fevered brain, He sees again the day that brings him home, The Ordination safe within his pocket, Authorities and Talmud in his head, His fame there spread abroad, his parents' joy, The envy of his comrades and his friends Unto this day dissembled, and his name, A lightning flash from Mir to Volozhin While he is blest and praised as a Gaon. He a Gaon? The prophecies come true? Well, then: said Raba . . . "Oi, oi," Raba said. . . .

"The more he dreams, the dearer to his heart His narrow corner and the broad Gemara, His toil and pain and hunger, and his voice Breaks out with might — yet whence the bitter note, The suffocated sigh that wrings the heart, Hidden and twined in the Gemara song? No one, but he who passes the Yeshibah At night, or in the stillness of the dawn, Who sees the lighted window and who hears The lonely voice, the wakeful Mathmid's chant, That pours out low before the hidden spirit All its sweet bitterness, its bitter sweetness... He only knows with what a fiery dart It wounds and rankles, that Gemara song!"

I also in my youth have heard these voices, Have watched these toilers, seen the wrinkled brows, The heavy eyes, the pallid face that seemed אוֹ לְבָּף יַנּוְךְּ שָׁתִידוֹת הַנְּעֵר. 190 נהַרָא: שָּה תוֹצָה, תוֹלַעת עָנֶרָת: שָה תוֹעָה – אֹבֶרָת בִּישִׁימוֹן וְסְעֵר. תוֹלַעת אִלָּמָת – בָּאפָל נְסְגַרָת:

בּנְעוֹרִי שְׁמַפְּתִּי אָת־אַלָּה הַקּלוֹת,

רָאִיתִי הָעוֹבְדִים הָאַלְמִים הַלָּלוּוּ,

רָאִיתִי הָעוֹבְדִים הָאַלְמִים הַלָּלוּוּ,

וֹפְנִיהָם הַקּמוֹטִים, צֵינֵיהָם הַגְּדוֹלוֹת

וֹפְנִיהָם הַחְוֹרִים — כְּמוֹ רַחְמִים שְּאָלוּ.

כְּל־קָמָט וֹמָבָּט לִי דומָם הִבִּיצַ

כְּל־קָמָט וֹמָבָּט מוֹרֶשֵׁי הַנִּיצַ.

צוֹיְסַלְּד לְבָבִי וּקְרָבּי וּצְרָבוּ.

צוֹּ מִדְ אָוֹבְרָה אָת־קּוֹלָם, הָהּ קוֹלֶם

הַבּוֹרָה בּלִילוֹת בְּאָנְקת חַלְלִים,

יִשׁוֹע לְבָבִי: רְבּוֹנוֹ־שֶׁל־עוֹלָם!

הַבּחֹת הָאֵלָה צַל־מָה הַמָּה הַמָּה כְּלִים!

לארגנים מַזְלִי כִּיאבד צְּמְכָם,
צַמְלִים צְנִיִים — מִסְּפְּכֶם נְפְּרְדְתִּי.
נְטַשְׁתִּי תוֹרָתִי, פְּשׁצְתִּי צַלֹּלְחָם,
יִּדְנָדְּן צַּחָרָת לְבִּדִּי צֶּלְרְתָּי.

הָעַמִּים הִשְׁתַּנוּג וְהַרְחַק מְנְבוּלְכֶם סול הצַרְמִּי מִוְבְּחִי, נָתַמִּי אֶת־סְפִּי ---אַך וֹכֵר עוֹנָנִי אָת־כִּלְכֶם, אָת־כִּלְכֶם, ַתְּמוֹנַתְכֶם תִּלְוַנָי. לא־תַמוּשׁ מְלְבֵּי. וּוְכוּרְנִי פָה חָנְק הַגַּרְעִין, מַה־בְּרִיאָה הַפְּרוּדָה הַשְּמוּנָה בְּחֶלְקַתְּכֶם הַוְעוּמָה: לול מָה־רַבָּה הַבְּרָכָה אַלֵינו הַבִּיאָה, לו קָרָן אור אַטַת יָחָמַתָּה בְּחָמָה: מָה־רַבּוּ הַבְּבָתִים בְּרָנָה קְצֵיְרְנוּ, לוּ נְשְׁבָה בָּכֶם רוּם אַחַת נְדִיבָה, וּפִּנְּתָה אָת־״ַדַּרְכָּה שֶׁל־תּוֹרָה״ סוֹרַרְנוּ. נְּמִיב חַיִּים עַד בֵּית הַיְשִׁיבָה: 520 - וּןכוּרְנִי אַחַרִיתָכֶם מַה־מּוֹרְאָה נְגְאָלָה הָהּוֹ צַר לִי מְאֹד, צֵר לִי, צַמִּי חַלְבָהוּ-מַה־צְּחִיחָה הַחָּלְקָה וּמַה־מְּקֻלְּלָה, אָם־פְּרוּדוֹת כָּאַלֶּה הָּצֶבְשְׁנָה בְתוֹכָה:

Told me of stifled feeling, sparks crushed-out,
Each look and wrinkle stirred the best within me
And rent my heart and wrung my inmost soul . . .
But when I call to mind their voice, their voice,
That wails like that of wounded men forgotten,
Lord of the world! I cry within myself,
On what were all these lives, these powers spent?

To beg for mercy - and each look and line

My fate hath not so willed that I with you, Unhappy ones, should lose myself - I parted From out your company, transgressed for bread, And walked and lost myself in other paths. The times have changed, and far now from your border My altar-stone is reared, my tent-pole set, And still I think of you, each one, each one! Your forms are with me, clinging to my heart, Recalling still how vigorous the seed Hidden within your luckless plot of ground, And what the treasure which it might have brought Had but a ray of sunlight warmed the soil, What sheaves we might have reaped, had but a gust Of generous air blown o'er you - had the road Which leads toward the Torah, which we so Neglected and despised, been cleared and plain! How pitiful and bitter is your endl Oh, woe is me for you, my hapless folk. How parched the lot, and blasted how the portion, Wherein such grain could moulder and decayl

1894-5 Helena Frank.

תרנ"ר־נ"ה.

The Dramatic Monologue \*

\* Jacob Fichman (1881-1958)

חורה

אָהַרְּתִּי אֶת אָדָם. הוּא כֵאלֹהִים חָכָם. וְהוּא עִּו־לָב, וְדָמוֹ טוֹב. אַדְ הַנְּחָשׁ יִלְחַשׁ דְּבָרִים מְּמּוּהִים, וְלַחֲשׁוֹ מַכָּאִיב וְנֵם יִלְטוֹרְ.

בִּי יַרָדֵם אָדָם הַגַּוֹ מַשְׁמִים יִקְרָא לִי מִן הַסְּבָּךְּ, וְכִמְדוּרַת קְּסָמִים יִקְרָא לִי מִן הַסְּבָּךְּ, וְכִמְדוּרַת קְּסָמִים יַדְלִיק שִׁיתוֹ בַּלֵב: לִקְמַרְוּ לִקְמַרְוּ

> עם שַׁחַר יַעַל, יַד אָדָם חַמָּה לוֹטֶפֶת שׁוּב בְּשֶּׁרִי, וְכֹה יִרְתַח לַלֵּב כִּי אַאַוִין אַת צִלִיל דַּמָה.

אָכַן כָּל שִׁיחַ־יוֹם, בָּאוֹר יִרְגַע, כָּפוּף לְצֵד אַחַר, וְכָל חָלְקָה בַּגַן קְסוּמָה צֵד לֵיל מוּל צֵל הַסְּבָךְ. Eve

I love Adam. He is brave of heart, his blood is generous; and he, like God, is wise. But the serpent whispers things that are so strange. They hurt—and they caress.

When Adam sleeps, Eden lies desolate; its birds are silent and its grass is wet.

And then he kindles, calling from the thicket, a bonfire in my heart. "Pick it! Pick it!"

How good to feel at dawn Adam's warm hand caress my flesh again, and in the hush listen to the coursing of its blood,
But every bush of day that drinks the light bends to a darkness. Eden is enchanted only till night awakes the shadow in the brush.

Translated by Robert Friend

# אַבישַג

יַקר אֲרִיבֵי פֿה אֲכַל. לא אַדע בְּנוּב אֲדָמָה וּכִוֹּהב מִגַּדָּה.

בְעוֹד הָעוֹלֶם שֶׁם לִפְרוֹחַ יַשְׁכִּים, נוֹשְׁרִים פֹּח יָמֵי בְּעָלִים שׁוֹתִּלָים;

> וְיַצֵּר בְּתוּלֵי, יוֹם וְלֵיל יִשְּׂנֶּה בְּאַץ עוֹף נוֹגַן יְעַלְעֵל נוּגָה.

בְּזִיוּ אֵרְנָמָן וְתִפְּאֶרֶת הֵיכָל שַׁמָּה כַּאָם אָת פִּרְחִי מֹאכֵל.

וְרֵנֵע אַבֵּא, יְקַדְּמֵנִי יְקוֹד הַיוֹם הַלֶּבָן כִּשְּׂפָתִיִם דּוֹלְקוֹת.

וְלַהֵט נַנִּים וּטְרָפִים, מְרַצִּדִים בַּשֶּׁמֶשׁ, דָּמֵי הָעוֹלִים יַאִדִּים.

וְעֵינֵי נְסִיכִים, לֹא־וֹרְאוֹת, אוֹהֲבוֹת, מָפַתֵּר אָשְׁנַב פְּעָמֵי לוֹפְפוֹת.

> וְכֹה נִצְּתִי הַכְּבֵדָה כּוֹאֲכָה. אָז זֵשׁ וְעִּדְנָה עַבִּרָה כּוֹאֲכָה.

וְכָל שְׁאַרִי, לא־סֹעֵר, לא־חֻבַּל, כְּאָשְׁכֹּל שָׁנִשְׁכַּח, לְבוֹצֵר יַאֵבַל.

מַאַפַל עֵינִי הָאַרְמוֹן שֶּׁקְפָּג ְתְנְקְבָּה מַאַפַל עֵינִי הָאַרְמוֹן שֶּׁקְפָּג ִתְּנְקְבָּה

עוֹלֶם וָע, כְּעוֹף לִפְּנוֹת בַּקָר בַּקּוְ. ישוב בַּכִּנוֹר לֵב הַמַּלֵך נוֹנֵן.

וּפְאֵר זֶה נֶחְבָּא אֶל קִמְטֵי יוֹם חָוַר, בְּלֹן הוֹד חֲצוֹת, מַאֶפְרוֹ יִתְנַשֵּר.

> יָמוֹ בְּיָמוֹ כִּמְצוּלָה בִּמְצוּלָה. שָׁלִּעֵ יִשְׁקַע אַרְמוֹן־לֵיל וְנִבְּלֵע

בָּמֹ צַאָּטַף אֶל נִקְרוֹת־תַּוְמָרֶה. בִּמוֹ צַאָּטַף אֶל נִקְרוֹת־תַּוְמָרָה.

> הוֹ, רָצֶן חֲצוֹת! כִּלְשֵׁד בַּנַּלְוַל, דָמִי בּוֹ טָהוֹר עַד הַבֹּקֶר יִנַל.

אֶשְפֹת כָּל חָמִי לְמַלְכִּי הַנְּקּן, – אֶת בְּכִי אֲבִיבִי לַב הַפֶּלֶךְ נוֹגַן.

## Abishag

I waste my teeming age. I do not know when crops grow golden and the earth brings forth.

Early the world arises there to blossom, but here my days fall silently like leaves.

5 My woods of chastity grow taller daily, rustling sadly—without a bird of song.

In castle splendour, in imperial purple, a locust wilderness devours my bloom.

I leave my chamber, and like lips that burn the dazzle of the white day welcomes me.

The heat of gardens, fronds dancing in the sun, ignite a fire rising in my blood.

Peering from the secrecy of casements, the unseen eyes of princes kiss my footsteps.

And then sometimes a tenderness floats in me, my heavy blossom aches,

And all my unconceiving, unattempted flesh—a vine neglected—yearns the gatherer.

But when night finds me sleepless and my eye pierces the darkness of the frozen castle,

like a bird in its morning nest, a world then stirs, the king's heart plays upon the fiddle strings.

This splendour hiding in wrinkles of pale day rises from ashes when night's glory sings.

Night's castle sinks, and grief is drowned in grief as wave is drowned in wave. And every sound

calling my poverty from the midnight dark is gathered with it to the caves of song.

O song of midnight! in which my blood flows purely as sap in tender branches) to the dawn.

All of my warmth I give to the old King—his heart plays the weeping of my Spring.

Translated by Robert Friend

## קין און הבֿל

"הבֿל, מיַין ברודער, דו שלאָפֿסט און דו ביסט אווי וווּנדערלעך שיין, אווי שיין ווי דו ביסט אצינד האָב איך דיך נאָך נישט געזען״...

"ליגם די שיינקיים אין מיַין האק, צי אפֿשר גאָר אין דיר? איידער דער מאָג פֿארגיים, זאָג, ענמפֿער מיר!" —

> "הבֿל, ברודער, דו שוויַיגסמ, ווי דער הימל און די ערד, אזוי שוויַיגן מיף און פֿארקלערמ האָב איך דיך נאָך נישמ געהערמ.״

"ליגם דאָס שווײַגן אין מײַן האַק, צי אפֿשר גאָר אין דיר? איידער דער מאָג פֿאַרגיים, זאָג, ענמפֿער מיר!" —

> "אָם שמיי איך נעכן דיר און דו ביסם אווי אליין, אווי פֿרעמד און אָפּגעשיידם האָכ איך דיך נאָך נישם געזען״.

"ליגט די פֿרעמדקייט אין מיַין האק, צי אפֿשר גאָר אין דיר? איידער דער מאָג פֿאַרגייט, זאָג, ענטפֿער מיר!" —

> "קום, מומער חוה, און זע, ווי מיַין ברודער הבֿל ליגט, שזוי שש און שטיל און פֿאַרטראַכט האָסטו אים נאָך נישט פֿאַרוויגט״,

"ליגם די שטילקיים אין מיַן האַק, צי אפֿשר גאָר אין דיר? איידער דער מאָג פֿאַרגיים, זאָג, ענמפֿער מיר!" —

> "קום, פֿאָמער אָדם, און זע דאָם רוימע שנירל בלומ, וואָם שלענגלמ זיך אויף דער ערד און שמעקמ אַזוי מרויעריק און גומ".

"ליגם דער מרויער אין מיַין האַק, צי אפֿשר גאָר אין דיר? איידער דער מאָג פֿארגיים, זאָג, ענמפֿער מיר!" —

לאנדאן, 1941

#### CAIN AND ABEL

Dost thou sleep, my brother Abel, That thou art so wonderfully fair? Never have I seen thee. As beautiful before.

> Does the beauty lie in my ax, Or is it, perhaps, in thee? Before the day is done, Speak—answer me.

Thou art still, my brother Abel, As the heavens and the earth. Such pensive silence, until now, In thee I never heard.

> Does the stillness lie in my ax, Or is it, perhaps, in thee? Before the day is done, Speak—answer me.

I stand beside thee, here, And thou art so alone. Never before hast thou been So strangely alien.

> Does the strangeness lie in my ax, Or is it, perhaps, in thee? Before the day is done, Speak—answer me.

Come, mother Eve, see how My brother Abel lies still. He never slept, so bemused, In his cradle, for all of thy skill.

> Does the stillness lie in my ax, Or is it, perhaps, in thee? Before the day is done, Speak—answer me.

Come, father Adam, and look At the scarlet ribbon of blood That wriggles along the earth And smells so sad and good.

> Does the grief lie in my ax, Or is it, perhaps, in thee? Before the day is done, Speak—answer me.

> > Leonard Wolf

# אבֿרהם אָבֿינו מוסרט לוטן

"לום, איך מוז דיר זאָגן ס'איז — פֿע! דו שיכּורסם איעדע נאַכם, ערשם נעכמן האָסמו אין "נאָלדענעם הערש" אוא וויסמן סקאַנדאל געמאַכמ.

דאָם פּאָםמ פֿאַר מאַנגער, דעם שנײַדערוק, אָבער אָסור נישמ פֿאַר דיר, האָסמ צוויי מעכמער מגדל צו זײַן און ביסמ קיינעהאָרע אַ ייִד אַ גביר.

האָסמ שאָף און רינדער און ציגנבעק; פֿאָלג מיך און פֿאָרכמ זיך פֿאר גאָמ, אויף יעדן ערל, וואס זשליאָקעמ זיך אן, זאָגמ מען שוין: שיכּור ווי לומ.

כ'פֿארשמיי, מען מאכמ א כּוסע א מאל פֿרײַמיק צו נאכמס בײַם מיש, ווען סע ברענען די הייליקע שבת-ליכמ און מען עסמ די געפֿילמע פֿיש.

אַבער נישט זוי דו, מאָג-איין, מאָג-אוים. זוי ווערט דאָס אַ מענטש נישט מיד! סע פאסט פֿאַר האַוורילע, דעס שבת-גוי, אָבער אָסור נישט פֿאַר קיין ייִד.

באמראכם זיך וואָס וועם מען זאָגן א מאל: סע האָם אבֿרהם אַבֿינו געהאַט אַ קרובֿ אַ שיכּור און וואָס אין דער קאָרם, וואַס דאָס איז גאַך ערגער פֿון שמד.

און או מען שמועסם שוין, הער ושע מיך אויס, ביסם דאך א טאטע — וויי איז צו מיר, צי ארט דיך נישט, וואס דער שדכן ווײַכט ווי אן עיפּוש דײַן שוועל און דײַן מיר?

> וואָס אַפֿילו דער מינדסמער שניַידעריונג וויל נישט דיַין איידעם זיַין און ביַי דיַינע מעכמער זילבערן די צעפּ און אַלץ איז כּדאי צוליב וויַין? און אַלץ איז כּדאי צוליב וויַין?

לומ, איך מוז דיר זאָגן ס'איז — פֿע! דו שיכּורסם אַיעדע נאַכמ, ערשם נעכטן האַסטו אין "גאָלדענעם הערש" אוא וויסטן סקאַנדאַל געמאַכמ.

דאָם פּאָםם פֿאַר מאַנגער, דעם שנײַדערוק, אַבער אָסור נישם פֿאַר דיר, האָסט צוויי מעכטער מגדל צו זײַן און ביסט קיינעהאָרע א יִיִד א גבֿיר."

#### ITZIK MANGER

## ABRAHAM SCOLDS LOT

Lot—it's disgusting—it's got to be said—You and your nightly carouse—Yesterday, in the "Golden Hart"—What a terrible scandal that was.

Manger, the tailor, can do such things, But it simply won't do for you. You've a couple of daughters to raise, knock wood, And besides, you're a wealthy Jew.

You've cattle and sheep and flocks of goat— Take my advice—fear God. Already, a swilling gentile is said To be "As drunk as Lot."

I know how it is, on a Friday night, To drink a cup or so Of wine with fish, while the Sabbath light Sheds a holy glow.

But how can one go on drinking
Day in, day out—like you.
It's all right for Havrillah, the Sabbath goy
But certainly not for a Jew.

Consider what will be said one day— That the Patriarch Abraham's kin Was worse than a convert—steeped in wine And other kinds of sin.

They're saying already—Listen to mel My God, don't you care what they think? And you're a father... the matchmaker Avoids your threshold like a stink.

Even the humblest tailor's lad Considers himself too fine To marry a daughter of yours—their braids Turn gray—all for the sake of wine.

Lot—it's disgusting—it's got to be said— You and your nightly carouse— Yesterday, in the "Golden Hart"— What a terrible scandal that was.

Manger, the tailor, can do such things, But it simply won't do for you. You've a couple of daughters to raise, you're rich, Knock wood—and besides, you're a Jew.

Leonard Wolf

# הגרס לעצטע נאַכט בײַ אבֿרהמען

די שפחה הגר זיצם אין קיך. א רויכיק לעמפל ברענם און שפטנם ספמע קעץ און מייז אויף פלע גרפע ווענם.

זי וויינמ. מע האַמ דער כאלעכאַס איר הייַנמ געהיימן גיין. "קליפה, האַמ ער איר געזאָגמ, דו מרעמסמ מיך אָפ, צי גיין ?"

סורציע די פּושקע־גאַכעטע האַט אים שוין ווידער אַנגערעדם: "אַדער דו טרײַבסט די דינסט אַרויס, אַז נישט וויל איך אַ גט."

און הגר נעמט פֿון קופֿערט טרוים ט בײַמשל קרעלן ווי בלוט, ט פֿטרטעכל פֿון גרינעם זײַד און ט שטרויענעם זומערהוט.

די זאכן האם ער איר געשענקם, א מאל ווען זיי זענען געגאן שפאצירן איבער דער לאנקע, דארם, ווו עם גיים די כאן.

"אוי, אזוי ווי א רויך פֿון א קוימען און אזוי ווי א רויך פֿון א באן, אזוי איז, מאמע געמרײַע, די ליבע פֿון א מאן.

וווּ וועל איך מיך איצמ אהינמון מימן פּיצל קינד אויף די הענמ? סיַידן נעמען זיַין בענקארמ און גיין דינען אין דער פֿרעמד."

זי נעממ אין דער האַנמ דעם בעזעם און קערמ צום לעצמן מאָל די שמוב און עפעס אונמער דער בלוזקע פֿילמ, או ס'האָמ אים נאָך ליב.

זי וואשם נאך איין מאל די מעלער און שייערט די קופערנע פֿאן — אזוי ווי א רויך פֿון א קוימען איז די ליבע פֿון אַ מאן.

## HAGAR'S LAST NIGHT IN ABRAHAM'S HOUSE

Hagar, the servant, sits in the kitchen, A smoking oil lamp spills The shapes of shadowy cats and dogs To flicker on the walls.

She weeps because her master Fired her today.
"Beat it, you bitch," he told her; "Can't you let me be?"

It was Sarah who egged him on— That proper deaconess, Saying, "Either get rid of the girl Or give me a divorce."

Hagar takes out of her trunk A summer hat of straw; She takes her green silk apron And her blood-red beads of coral.

These were the gifts he gave her Once upon a day When they strolled the meadow By the railroad right-of-way.

"How like the smoke of a chimney, How like the smoke of a train Is the love of a man, dear mother, The love of any man.

God knows where we shall run to, Myself and his bastard child, Unless in some alien kitchen We are allowed to hide."

She takes the kitchen broom,
She sweeps the kitchen floor.
Under her blouse something still says
She loves him—and sweeps some more.

Again, she does the dishes,
And scours the copper pan.
"How like the smoke from a chimney
Is the love of any man."

Leonard Wolf



# אָכַן חָצִיר הָעָם

קי רוון זְיָ נְשְׁבָה בּוֹ... אָבֵן חָצִיר הָצֶם. (ישעיהו מ׳, ז)

אָבן הָצִיר הָצָם, יָבֵשׁ הָיָה כָּעֵץ, צַּבַן חָלָל הָפָם, חָלָל כְּבֵד אַין בֵץ: אַשֶּׁר יִרְצַם קוֹל אֵל גַם־מִפַּה גַם־מִשָּׁם -וַלא־נֶע וַלא־זָע וְלא־חָרֵד הָפֶם. לא־קם בָּאַרִי וְלֹא־גַעוֹר בַּכְּפִיר, וְלֹא־חָרֵד לַקּוֹל גַם אִישׁ אָחָד מַצִּיר. וְלֹאֹ־רָעַה בַּגִּיל יַחַד לַב כְּל־הָעָם מִיָמִין וֹמִשְּׁמֹאל וֹמִיָם וְעַד־יָם, בְּהַתְנַדַע אֵלָיו בָּנָיו, וָרַע אַל חָי, סו אַשֶּר בָּאוֹ מַרָחוֹק אֶל־קוֹל אֲדֹנֵי. נס־לא פשט היָד. נס־לא שַאַל לְשָׁלוֹם בְּל־הַקּוֹרְאָים בִּשְׁמוֹ בָּאֲמוּנָה וּבְתם. ובשאון עם אויל סביב אלילי הפו נַחָבָּא קוֹל אֱלֹהִים, נְבְלַע רַצְמוֹ הָעָוֹ. נו וּבְלֵב נְבֶל וְרֵע. וּבְרָלְמוֹת וְרֹק יָבָו דָבַר אֲדֹנֶי, יִפְרַעֵּהוּ לְצְחוֹק.

אָכַן נָבַל הָצֶם, מָלֵא נְקֶלָה (רוֹשׁ. יַנְלוֹ רָקָב וּמְׁלוֹסׁ מִפַּף־רָגָל עַד־רֹאשׁוּ שלא הַקִים מִקְרְבּוֹ בְּיוֹם נַחֲלָה וּכְאַב יב בּפֶּעָלִים, אִישׁ חַיּ, אֲשֶׁר יִפְעֵם בּוֹ לָב. ובלב יִבער זִיק, זִיק מַרְתִּים הַדָּם, וּבֶראשׁ יִנַּה שְׁבִיב מֵאִיר דֶּרֶךְ הָעְם: אָשֶר יַקר לוֹ שֵם כָּל־הַגוֹי וַאלֹהָיו גם מַהוֹן וּמִפָּו - מַאֱלִילֵי הַשְּׁוֹא: צי אַשֶּר מְצֵט מַשָּא־לָב, הַּרְבָּה אֱמֶת, צֵּזוּנַוּ. שָּׁנְאָה צַּוָה לְמְנָת חֵיֵי צַבְדוֹת (בוז, חַמְלָה גָדוֹלָה כַיָּם, רַחָמִים רַבִּים כְּגִדֹל שֶבֶר צַמּוֹ הָאָמְלָל וּכְכֹבֶד הָעֹל --בָּל־וָה יָהֲמָה בַּלַב, יָהֱמָה יָחְמַר בַּיָם, סנ כָּל־זָה יִרְעֵר כְּאֵשׁ, יִבְעַר יַצִּית הַדָּם, בָּל־זָה יִרְצֵם כַּהֵד מָמִיד יוֹמָם וָלֵיל: קום עבר, קום עשה, כי עמנו יד־אַלוי.

אָכֵן אֹבַד הָצֶם, שֹאַף חָרְפָּה נְרֹק, אַין לְמַצַשָּׁיו יָסוֹד וּלְפָּצֶלוֹ אֵין חֹק. ענ שלפי שנות חיי נדד, גלות גדולה מגשא. הָתְעוּ אָחוֹר הַלָב, אָבְרָה עֵצָה מִגוֹי. לְמָד שֶׁבֶט (שׁוֹט – הַאָם יָחוּשׁ כְאַב חָרְפַּת־נָפָשׁ בַּצָּר מִלְבֵד מְדוֹשֵׁת הַגַּוֹז. או אָם־יוּכַל דָאג מְלְבַד דַאֲגַת הַיּוֹם עם מתנלגל בניא גלות חשכה בתהם ז לָשֵּׁאת נַפְשׁוֹ לֵיוֹם וּלְהָתְנַבּוֹת לְאוֹר. לְנְטוֹת קַוּוֹ לַקַץ, צֵוֹת דְבֶר לַדּוֹרז הוא לא יִיקַץ אָם־לא יְעִירָנוּ הַשׁוֹם. הוא לא יָקום אָם־לא יְקִימָנוּ הַשֹּר. צף עָלָה נבֵל מַעַץ, אַווֹב עֹלָה בַגָּל, נפן בפק, ציץ מק – היסינו השל ז נַם־בָּתָלְעֵ הַשׁוֹפָר וּבְהָנָשֵא הַנֵּס -הַיִּתְעוֹרֶר הַמֵּתוֹ הַיִּוְדְעְוַע הַמֵּתוֹ

Bialik

# Surely the People is Grass.

Because the breath of the Lord bloweth upon it:
- surely the people is grass. — Isaiah xl. 7.

Surely the people is grass, now do they fade like a blossom; Surely the people is slain — it is slain with a slaughter unending.

Lol when the voice of their God thunders about them forever,

This is a people that moves not, a people that stirs not nor trembles;

S Nor do they rise like a lion, nor like a young lion waken,

Nor at the voice do they tremble, never a man of them stirreth.

Nay, and the hearts of the people thrill not with gladness together,

When from the eastward and westward, calling from ocean to ocean,

Eager to make themselves known as the seed of the God ever living.

10 Sons of their own come flocking, drawn from afar at His summons.

Nor do they reach forth the hand, questioning all of their welfare,

All that have called on His name, all that are blameless and faithful.

Now in a turnult of folly, of people surrounding their idols,

Quelled is the message of God, silenced the might of His thunder.

15 Deep in the heart of the foolish, with evil and shame and reviling,

Scorned is the word of the Lord, set as a mark for derision.

Surely the people wither, full of their vileness and venom.

Yea, from the foot to the head, all of it rotten and worthless:

Seeing they raised not a man from their midst in the day of their anguish,

2.0 One that was mighty in works, living, whose heart should impel him;

One in whose heart should burn a spark to enkindle the life-blood,

One from whose brow a flame should light up the path of the people;

One who would treasure the name of his God and the name of the nation

Far over wealth of gold, more than the falsehood of idols.

Lifting of heart would be his, truth in its fullness and

Hate of his people's portion, their life of scorning and bondage:

Pity as great as the sea, compassion as wide as their ruin.

Wide as his people's weakness, strong as the weight of the burden;

### Shalamouses

I wear a pair of old slippers,

I wear sailor trousers,

And the bespectacled visitor won't let go:

I must tell him about the Shalamouses

The famous heroes Shalamouses.

The Shalamouses pray to God, as one should, And wear red hats.

In Summer they travel (always on wheels, For Winter they have light sleds, So they travel in those sleds.

They don't think much of women.

And eat chicken-soup every day, of course.

And as Jews hate conversion they hate

One who is called Yossel, God-forbid Yossel,

They killed already one Yossel!

They make a living by making snow

From eggs that break like sugar.

And if a stranger will ask the road to the bath,

They won't say there but yonder,

Not there, but yonder.

At night, however, they sit
In dishes of ground garlic,
And they burn and won't even sigh
From so much trouble, the darlings,
From so much unnecessary trouble.

Naked, they sit until midnight,

I respectfully tell you, what clear is:

It seems: simple Shalamouses, and still-What wonderful heroes.

What great heroes.

# שאַלאַמויון

איך טרפָּג אַפּבְּר אַלטע פּאַנטבְּפַל. איך טרפָּג מאטרפְּזִן־הויזן, און דער נאסט מיט די ברילן לפָזט מיך ניט אָפּ איך זפָל אים דערציילן פון די שאלאמויזן פון די באַרימטע העלדן שאַלאמויזן.

די שאלאמייזן דינען נאט ווי מען דארף. און זיי טראָגן רויטע היטלעך. און זומער פאָרן זיי תמיד מיט אקם און פאר ווינטער האָבן זיי גרינגע שליטלעך. פאָרן זיי אין דיראָזיקע שליטלעך.

פון ווייבער האלטן זיי קיינער ניט. און זיי עסן אלע טאג ראָסל. און ווי אידן די שמד האָבן זיי פיינט אזוינעם וואָם מען רופט אים יאָסל, חלילה יאָסל. זיי האָבן איינעם שוין דערהרנעט צ יאָסל!

זיי לעכן פון דעם וואָם זיי מאכן שניי פון אייער וואָם ווערן צעבראָכן פון צוקער. און פרענט זיי א פרעמדער דעם וועג צו דער באָד, זאָגט מען נישט דאָ־ארום, נאָר דורים, נישט דאָ־ארום, נאָר דורים.

> פארנאלט מבער זעצן זיי זיך אריין אין צעריבענע שיסלען (נמבל) און זיי ברענען און ניבן אפילו ניט קיין זיפץ פון אוויפיל טרמבל פון אוויפיל אומזיסטן טרמבל.

און נאַקעט אווי ביז האַלבער נאַכט זיצן זיי מיט רעספעקט צו מעלדן, פראָסטע שאלאמייון דאַכט זיך, און דאָך — סאָראַ וואונדערלעכע העלדן. סאַראַ גרויסע העלדן. אריא/ בְדֶרֶךְ נֹא־אָמוֹן

# ON THE ROAD TO NOH-AMON

ר. נא־אָמוֹן, מְבָּרְזֶל צִירִיוּ שַׁעַרִים נְתַלְשׁוּ בִּילֵל.

וּהָבֹאנָה מְכּוֹת מְצְרַיִם לַעֲשׁוֹת בָּךְ מִשְׁבָּט בַּלֵּיל.

נא־אָמוֹן, אָז עַלְתָה עַד סְהּ צְעָקָה רִאשׁוֹנֶה בְּלִי עִד. וְהַחֵי אֲשֶׁר רָץ אָל שׁעַר וֶהְפֵּךְ בְּרוּצוֹ לְמֵת.

וְתְּעַטְפֵּךְ זְעָקָה, עִיר מֶלֶדּ, וַתְּנִיעֵדְּ טַלְטֵלָה פְּלָאִים. מָהָיכָל עַד גַּרְגַּר הַמֶּלַח וּמִבֶּתָר וְעַד בְּלוֹאִים.

בֵּין קְדוּמֵי סְבּוּרֵי מוֹרֵשֶׁת סְבּוּרֵךְ הַמְנֻדָּה לוֹהָט. כִּדְלֵקָה רְחוֹקָה מִנְּשֶׁת אַתְּ עוֹלָה מָעָבִי הָעָת.

וּכְזְכְרוֹן עַווֹנִים זָעֹנֵשׁ בְּשַׂלְמָה עָקָבָּה דָמִים קַמְתְּ־נִצֵּבְתְּ בְּלִי יִשְׁלֹט בָּוְּ עֹבָשׁ, עַל רָאשִׁית נְתִיבוֹת עַמִּים.

> אַתְּ נַּלֹיעֵד לְשִׁבְטֵי הַזְּעֵם הַפּוֹקְדִים יַבָּשׁוֹת נָאִי. עָדֵי־אִישׁ, כִּי תוּצְפְנָה רַעַם, בָּדָּ רוֹאוֹת אֶת עַצְמָן בִּרְאִי.

אַתְּ נַּל־עֵד לְעָרֹב וְדֶבֶר, הַנּוֹטִים אָהֵלָם עַל נְבוּל, וְיוֹצְאִים אָל תָּבַל, כְּחָבֶר, לָהַצִּיג לָה חָזִיוֹן הַנְּמוּל.

לְהָאִיר לָהּ בְּגִידַת שְׂרֶיהָ וּלְהָאִיר לָהּ בְּגִידַת הָמוֹן, – וְעַל כָּוְ נְדְלָקוֹת עָרֶיהָ, בָּבָלְבִּידִּ, בְּמִבּוֹת אַמוֹן.

אָז חוֹזֶיהָ שׁוֹנְסִים מְתְנֵיִם וְחוֹבְטִים בָּהּ בִּבְדֵל־מֵקֵּל לְהוֹסִיף עַל מִכּוֹת מִצְרַיִם אָת עָנְשׁוֹ שָׁל מוּסֵר־הַשְּׂבֵּל. 1.
Ripped from their hinges, Noh-Amon,
your gates groaned in fright,
and the Egyptian plagues poured through
to try you in the night.

And now the first unwitnessed cry rose moonward, and the man who hurtled towards the gate alive died even as he ran.

And that cry enshrouded you,
City of the King,
shook you from fane to grain of salt,
from rags to royal ring.

A flame amidst the heritage, your outlawed tale will climb, distant, unapproachable, above the clouds of time.

In bloody robes, like memory of punishment and sins, you stand up tall, untouched by mould, where history begins.

You are a cairn to Anger's whips chastening continents, islands, too.
Cities of men, when thunder-swept, behold their imaged selves in you.

You are a cairn to Pest and Lynx who camp by the border to present troupe-like within the city gates a spectacle of punishment.

And to light up to all the lands how Princes, how the Mobs betray, the cities blaze with Egypt's plagues, as if with torches, night and day.

The prophets girding then their loins smite righteously with puny rod, and with a moral add a plague to those that have been sent by God.

וְנְקָבֶּץ אָסְנְסוּף הַבְּּלֵדְּ וְקוֹלֵד הָאַשְׁמָה עִפּוֹ לִתְלוֹתוֹ בְשָׂרִים וְמֵלֶּדְּ וּלְבָּרְקוֹ מִצּוָּארֵי עִצְמוֹ.

וּבְהַכּוֹת עַל רָאשִׁים, כְּאָבֶּוֹ, הָאוֹתוֹת שֶׁנְּרְאוּ כִּשְׂחוֹק, וּבְבְעוֹר לְעֵין־כֹּל, כְּתָבָּוּ, אֲמִתּוֹת שֻׁנִּרְאוּ כְּחֹק – –

 - נַם לִילַדְּ מִתְנַשֵּׂא שָׁכוּחַ וּוְמַנִּים נְקְרָעִים כָּסְגֹר וְאֶפְרֵדְּ מִתְעָרַב בָּרוּחַ עם אֶפְרָן שָׁל בִּירוֹת כָּל דּוֹר.

> בָּדְּ נָבָּט זֶה הַשִּׁיר קְטן־עֵיוּ בְּעַרְבָּר מֶחֶשְׁכָת חֹרוֹ. הוא שוֹמֵע בָּדְּ אֵשׁ וָמִים וּבְכִי אָב עַל גְּוַיַּת בְּכוֹרוֹ.

נא־אָמוֹן אָפּוּפָת־צַלְמָנֶת, אֶת בָּכְיוֹ שֶׁל הָאָב הַפְּוּ בְּאֶחָד מִפְּרְחֵי אֵלְמָנֶת בָּיָדִיִם מִמֶּךְ אֶקַת.

וְהַפֶּרֵח נִחָר מִישָׁוּ, אַדְּ נוֹצֵץ הוּא וְלֹא יוּעָם. כִּי רַבִּים, סוֹפְרֵי מֶת בַּחשִׁךְּ, הָאִירוּהוּ כְרַם עִינָם.

פּי צַדִּיק בְּדִינוֹ הַשֶּׁלַח, – אַדְּ תָּמִיד, בְּעָבְרוֹ שׁוֹתֵת, הוּא מִשְׁאִיר, כְּמוֹ טַעַם מֶלַח, אֶת דְּמָעַת הַחַבִּים מִחֵטָא.

> נא־אָמוֹן, מְבֶּרְזֶל צִירִיִּדְּ, שְׁעָרִים נְתְלְשׁוּ בִילֵל. תְּסָבַּרְנָה מְכּוֹת מִצְרִיִם שָׁעָשׁוּ בָּדְּ מִשְׁבָּט בַּלִּיל.

אֵיךְ עָלוּ מִצִּיָּה וְחֶבֶת, אֵיךְ וְנְלוּ מִיאוֹרִים גּוֹרְשִׁים, וּבְשׁוּרָה, בְּלִי חֵמָה וְמְהָרֶת, עָבָרוּךְ כַּעֲבֹר חוֹרְשִׁים.

נא־אָמוֹן, עוֹד עוֹמְדִים מְתֵּיִּדְּ אֶל קִירוֹת בְּתֵּיהָם מֵאָז. וְקוֹפְאִים עָלִיהָם עִיטוִדְּ בָּחָלוֹם שָׁאֵינְנִּוּ נְזִּ. And now the district mobs collect, and from necks yoked with guilt they tear, imposing it on Prince and King, the burden that they cannot bear.

The portents beat on heads like stone—
-he portents lightly thought a joke;
the truths that were considered Law
like straw go up in flame and smoke.

Then your forgotten night will rise, the time will open like a cage, your ashes mix with ashes of the capitals of every age.

The small-eyed poem, peeping like a mouse from a hole, at Amon, hears the raging of fire, and weeping on the corpse of a first-born son.

Noh-Amon enshrouded in doom, my hands shall take in keeping, like an immortal bloom, the humble father's weeping.

And the flower still glows like a spark; though shrivelled, it never dies: who mourned the son dead in the Dark gave it light with the blood of their eyes.

The judgment of swords has no fault, but when shedding of blood is spent, it leaves like a taste of salt the tears of the innocent.

4. Ripped from their hinges, Amon, your gates groaned in fright, and the tale will be handed down of your punishment in the night.

How the plagues from the swelling Nile, how the plagues from the burning sand, without fury, in orderly file, like a plough passed over the land.

By the walls of their houses, the dead still stand with a silent scream; the vultures freeze overhead like an undissolving dream. כּי הַכּוּ כָּךְ אָלוֹת עַשֶּׂרָת, עַל אָשֵׁם וְצִדִּיק וָתָם. חְוֹכְרָה אַתְּ לֵילוֹת עֲשֶׁׂרֶת, וְרִאשׁוֹן לָהָם לֵיל הַדָּם.

Because the ten rods smote the guilty, the guiltless, the good, you remember each plague night, and the first was the night of blood.

שירי מכות מצרים

#### THE TEN PLAGUES

#### א. דם

## 1. BLOOD

נֶחְשֹׂף לֵילִדְּ, אָמוֹן. דְּרַדְּ כּוֹכֶב הַנֵּר וְאוֹרוּ לוֹ כָאֵשׁ פְּנֵי אֲנְמִים וּבְאֵר. וְקַמְתְּ כְּשׁוּפָה, אָמוֹן, כְּיַהָלוֹם שָׁנִי, מִמֶּחְלְפוֹת עַלְמָה וְעַד פְּרוּטִת עָנִי.

Naked your night, Amon. The stranger's star a-gleam lit up like flame the face of lake and well and stream. You rose. All was bewitched and like a ruby's fire, from the penny of the poor to a young girl's braided hair.

פְּרוּטַת עָנִי לוֹהֶבֶת כְּאִישׁוֹן דְמִים. בְּפִי עַלְמָה שׁוֹאֶבֶת – צַּעָקת אֵימִים. קַבְּאָה מָשְׁכָה יָדֵיהָ – אֵל אַדִּיר, הַצֵּל! וְעָף הַדְּלִי לִבְּאֵר. וְעַד כְּלוֹתוֹ צַלְצֵל.

A penny of the poor flames like a blood-red eye.

A young girl at the well utters a fearful cry.

She froze, pulled back her hands. "Save me, great God," she cried.

The pail flew down the well until its ringing died.

הָבֶּה שָׁנִי זוֹהֵר בְּגֵי יְשִׁנִים וָעֵר. צָמּוֹת עַלְמָה צוֹנְחוֹת בַּבְּטָל עַל בִּי הַבְּאֵר. דּוֹלְקִים רִיסֵי הַחַי וְשֹׁבְּתֵיהָם שָׁרָב... אָבִי, קוֹרֵא הַבֵּן. בְּכוֹרִי, עוֹנֶה הָאָב.

Her braids like berry-vines hang down the mouth of the well. Whether they sleep or wake, the blazing red strikes all. Eyelashes are on fire; lips burn, a desert noon. The son cries, "Father! Father!" And he, "My first-born son!"

סְחַרְחַר אָנִי, אָבִי, סְחַרְחַר לֹא מְמְּחוֹל. נחָר אֲנִי, אָבִי, נחָר אֲנִי כָּחוֹל. חַבְּקֵנִי כָבְיוֹם שֹׁד. סַמְּבֵנִי עַד אֹבָד. סַמְּבֵנִי, אָב, בְּנֵטָף מִיִם מִן הַכָּד.

"My head goes round and round, although I did not dance, and I am parched, dear Father, parched like the desert sands. O hold me as you did when enemies sacked the City. Help me, help me, Father, with a water drop of pity."

בְּכוֹרֵי, בְּכוֹרִי הַבֵּן, לְדָם הָיוּ הַּמִּים, כִּי דָם טָהוֹר, בְּכוֹרִי כִּי דָם שַׁבַּךְ כַּמִים. חָשְׁכוּ עָמְקֵי הַבְּאֵר, אָדְמוּ עִיגִי הַבְּעִיר, כִּי דָם הָיָה בָעִיר וְלֹא חָרְדָה הָעִיר.

"My son, my first-born son, water has turned to blood, for blood was spilled like water, and poured forth like a flood. Well waters have grown dark, the eyes of beasts grown red, for blood was in the City, and the City did not dread."

אָבִי, אֵין קֵץ, אֵין קֵץ לַצִּמְּאוֹן. כּוֹכֶב גַּרִים, בְּכוֹרִי, זוֹהֵר עַל עִיר אָמוֹן. מִימֶיהָ, אָב, קָמִים כָּאֵשׁ בְּכַדִּיהָם. דְּמֶיהָ, בֵּן, סוּמִים וְאָנוֹ בִידֵיהָם.

"There is no end to thirst, no end in all Amon."
"The star of strangers gleams on the City, O my son."
"Father, her waters rise within the pails like fire."
"Her blood is blind, my son, and we are in its power."

#### ג. כנים

## 3. LICE

שְׂנוּאָה אַתְּ, נֹא־אָמוֹן, עַפָּר הָאָרֵץ קּם נִיְחִי נַיַּעַלֶּה בָּדְּ נִיְכִפֵּדְּ כִּנְּם. וּכְמוֹ עַוַּר יַכֵּדְ, בְּלִי קוֹל וּבְלִי רַחַם, בָּדֶרֶךְ הַשִּׂנְאָה. שְׁנוּאָה אַתְּ, עִיר נָאֵם. You are abhorred, Amon. The Frog did not suffice.

The dust arose and lived and covered you with lice;
struck you, Amon, without mercy, with the silent rage of the blind,
struck you, our City and Mother, the hated of all mankind.

כָּנָם, כָּנַת עָפָר בְּזוּיָה וַחַרוּפָה, אַתְּ הַפָּרְשׁ הָרָץ לִפְנֵי הַמַּנְפָה. אַתְּ הַמְאַפֵּף הַבָּא אַחֲרֵי הַמִּלְחָמוֹת. שִׁבְּחָה, גַּם לָדְּ, עוֹד תִּשְׁתַּחְנֵן אַמוֹת. Lice, Lice of the dust, O loathsome virulence, you are the herald who runs before the pestilence, you are the scavenger who follows after war.

A slave! And it is you the nations kneel before.

זוֹחֶלֶת תּוֹעֶבָה. זְהַבְּהֶבֶת. חַלּוּמָה קוֹרְעִים אֶת עוֹר פְּגִיהֶם זָקֵן וְגִּם עַלְמָה. מִתְנּלְנָּלוֹת הַצֹּאן בְּשָׁצֶף הַנָּרָב... אָבִי, קוֹרֵא הַבָּן. בְּכוֹרִי, עוֹגָה הָאָב.

> אָבִי, כְּלֵיל צִיָּה חָשׁׁרְתִּי עַׁד עִינְי. אָבִי, בָּדּוּמִיָּה נְשִׁרְתִּי בְּשֹׁר יָדִי. שׁלְחֵנִי לַחָפְשִׁי! שׁלְחֵנִי לַחָפְשִׁי! יִשֹּׁב, יַבֵּנִי גָבָשׁ מְבַּקֵשׁ נַפְשִׁי!

בְּכוֹרָי, בְּכוֹרִי הַבֵּן, לֹא בָא עוֹד נְמוּל עֵד נְפֵשׁ. אֵין דִּי לוֹ, בְּנִי בְּכוֹרִי, בְּנֶפֶשׁ תַּחַת נֶבְּשׁ. עוֹר תַּחַת עוֹר יָקָח. שְׁמוּרָה תַּחַת שְׁמוּרָה. כֵּל אֵצְבֶּע תַּגְבָה. כָּל שֵׁן, כָּל שֹׁעָרָה.

> אָבִי, אָבִי, דָּמֵי בּוֹכִים בְּקוֹל הָמוֹן. עַפַּר הָאָרֶץ, בָּן, טוֹרֵף אָת עִיר אָמוֹן. לֵילָה נְּדוֹל, אָבִי, דּוֹמֵם וּבָל יִמּוֹט לֵיל נְקָמוֹת, בְּכוֹרִי. נְדוֹל לֵיל נְקָמוֹת.

> > ו. שחין

נוֹצֵץ הַפַּהַר קַל. אִלְּמָה אָמוֹן, אִלְּמָה. יָרֵחַ בֶּסֶף קַל. נְּוְרוֹ שֶׁל לֵיל כְּלִמָּה. קְפוּצוֹת שִׂפְתֵּי כָּל חָי. רַק מִי יִשָּׂא עַפְּעָף. וְנָכְחוֹ יַבִּיט. וְחַת וְלֹא יָסַף.

> על קיר וַחָּצֵרוֹת פָּרוּשׁ הַנְּגַע דּק. שְׁקַצְרוּרִים וְדָדִּים אוֹ לֹבֶן וִירִקְרַק. וְאִישׁ רוֹאָה בְשָׁרוֹ, אֲשֶׁר הַגַּץ פְּנִינִים, כִּרְאוֹת אוֹנֵב הַקָּם עָלָיו בְּסִכִּינִים.

צְרוּעָה אָמוֹן. צְרוּעִים שְׁנְקֵיהָ בִּשְׁנָתִם. צְרוּעָה שְׁתִיקַת רֵעִים. צָרוּע יֵין גִּתָּם. צֶרוּעַ בְּכִי חָלִיל אֲשֶׁר נוֹלֵד בְּלִי רְבָב... אָבִי, קוֹרֵא הַבָּן. בְּכוֹרִי, עוֹגָה הָאָב.

אָבִי, שָׂאֵנִי, אָב, אֶל נְהָרוֹת נְנִיְא. אָבִי, מַלְּטָנִי, אָב, בֶּן לֹא תַרְאֵנִי חַיּ עוֹרִי עָלֵי כָּאֵשׁ. יִנְשׁׁךְּ וְלֹא יָנוּם. אֶל שׁחַר, אֶל מְחָר, שְׂאֵנִי, אָב רַחוּם.

בְּכוֹרִי, בְּכוֹרִי הַבּּן, לְנוּס מְאָה אֵין דֶּהֶדְּ. כִּי בָאֲשֶׁר גֵלֵדְ תִּהְיֶה צְרוּעָה הַדֶּהֶדְּ. עַצֹם עִינֶידְּ, בֵּן, כַּבְּדֹלָת עוֹד תִּטְהָר. רַק אֵל תִּשְׁאַל מֶחָר. צְרוּעָה תִקְנִת מְחָר.

אָבִי, כָּל חֵי נְזְרֵע כִּבְמֶלֵח וּבְּכָמּוֹן. יָרֵחַ קַל, בְּכוֹרִי, עֲלֵי כְלִּמֶּת אָמוֹן. יָרֵחַ שָׁט, אָבִי, וְעַל רִיסִי שׁוֹחֵק. אָל נְעַר קַט, בְּכוֹרִי, נָבָּט הוּא מָהַרְחֵק. Yellowish, conjured forth, abomination crawls.

And men tear at the skin with frantic fingernails.

And frenzied by the itch, the flocks in panic run.

The son cries, "Father! Father!" And he, "My first-born son!"

"Darkness invades my eyes as night the desert sand. In silence I have bitten the knuckles of my hand. O who will set me free? O who will set me free? O you who seek my life, come kill and set me free!"

"The time has not yet come when we can pay the debt. Life for a life, my son, does not suffice for it. Skin shall be paid for skin, and tear be paid for tear. And every tooth be paid. And every nail and hair."

"My blood weeps, Father, weeps with the voices of Amon."
"The dust of the land defiles the City, O my son."
"Father, great is its night. Implacable and dumb."
"Night of revenge, my son. Let the great night come."

## 6. LEPROSY

Dumb, dumb is the City. The moon's a pallid flame. The moon's a crown of silver on the City's night of shame. Sealed are the lips of the living. If eyes look up to stare, terror will greet their daring, and they will stare no more.

In courtyard and on wall, the plague is thinly spread, a smear of greenish-white, pock-pits of pinkish-red. And men behold their flesh bringing forth pearl tears as if it were a foe assailing them with spears.

Leprous Amon. Her marts turn leprous in their sleep.

And born without a stain, the flutes, turned leprous, weep.

Leprous the silence of friends, the wine-press and the wine.

The son cries, "Father! Father!" And he, "My first-born son!"

"Carry me to the valley, carry me to the deep.
My skin is like a fire. It stings and will not sleep.
Save me, merciful Father. My life is fugitive.
Carry me to the morning, if you would have me live."

"My son, there's no escape. And we must bear our load. Whatever road we take will be a leprous road. Close, close your eyes, my son. You shall be clean as dew. But do not ask for the dawn. Its hope is leprous, too."

"As if with salt and cumin, all living things are sown."
"On the vileness of the City a pale moon looks down."
"The moon is sailing, Father, and smiles into my eyes."
"It is a child she broods on across the distant skies."

7. HAIL

...ןאָז גָפֶּץ הַלֵּיל. כָּרַע בְּמְחִי אֶחָד וְגֶח בָּרָד הוֹלֵל. כְּרֶכֶב בָּמּוֹרָד. הַבְרִיקוּ אֲפֵלוֹת! קָרְעוּ אֶת סְגוֹר לִבָּן! וַתֵּחָשֵׂף אָמוֹן לִיפִי וְחַרְבָּן!

נִשְׁפַּדְּ דָקִיעַ חַי, דָקִיעַ שֵׁל סְקִילָה. הַּקָּרַח רַד שׁוֹעֵט. בְּלִי דֶרֶדְּ וּמְסִלָּה. בְּעֵין הַקָּרַח – אֵשׁ. בְּהָמָה בְצוּעַת קָדְקֹד בּוֹרַעַת וְזוֹנְקָה. רָקִיעַ, הַדְּ בָּה עוֹד!

> בְּעֵין הַקֶּרָח – אֵשׁ. לֹא אֵבֶּל לוֹ וָחָג. אֶת צַעֲקַת הָרָץ מָחָרִישׁ הוּא בְּמּוֹרָג. וְגָם אַחַר נְפְלוֹ יַבֶּהוּ רֹאשׁ וָגָב... אָבִי, קוֹרֵא הַבָּן, בְּכוֹרִי, עוֹגָה הָאָב.

אָבִי, אָבִי, שָׁמִיִם נָּחוּ כַּחַיָּה. אָבִי, יִשְׂאוּ אוֹתִי שָׁמִיִם כַּדִּיָּה. זְרָקֵנִי אֲלֵיהָם! יָרֹצוּ קָדְקֵדִי! אַבִי, הַתֹּהוּ בָאוּ מֵה תְּחַבָּה בִּרְדִי?

בְּכוֹרִי, בְּכוֹרִי הַבֵּן, לֹא תֹהוּ עוֹד. לֹא תֹהוּ. גם כָּאן חַקִּים בַּרְזֶל. לֹא גֶחְקְקוּ לַתֹּהוּ. אַחַר נְפֹּל מִלְכוּת מְבֶּס עַד עַרִיסוֹת וּגָלִים הָם בְּהִמּוֹג עֲשׁן הַהַרִיסוֹת.

אָבי, דָּמָדּ עָלי נוֹטֵף אַדְמוֹן אַדְמוֹן. חָקִּים בָּרְזֶל, בְּכוֹרִי, צוֹפִים אֶל עִיר אָמוֹן. קטנֵי דְרוֹרֵיהָ, אָב, נְפְלוּ פְצוּעֵי חָזֶה. גְּדוֹלֵי צָרֶיהָ, בָּן, בָּכוּ בַלֵיל הַזֶּה.

ת. אַרְבֶּה

אַדְּ עוֹד לֹא קֵץ, אָמוֹן. עֵירֹם כְּמוֹ קְנִים תַּצְנִי לָעֵד. רוֹאַיִדְּ יְכָסוּ פָנִים. בָּלֵילָה הַשְׁמִינִי מָאָז לֵילוֹ שֶׁל דְּם יָסִיר מִמֵּדְ אַרְבָּה אֶת צֶלָם הָאָדָם.

כֶּל הַיָּרֹק יֶחֲרֵד וּכְבֶּגֶד יִתָּלִשׁ. כִּי עֵם זְעִיר וְחַד שׁוֹרְפֵּךְּ, אָמוֹן, בְּלִי אִשׁ. וּבְמוֹת עָלֶה אַחָרוֹן בְּרוּחַ הַקָּדִים, קִיצֵךְ וְגָם סְתָוֵךְ יִשְׁאֵרוּ אוּדִים.

ְוַקַמְתְּ בְּאֵין בִּינוֹת, וּכְמוֹ נִשְׁכָּח וָזָר עד רְקִיעִים, עַד כְּלוֹת, יִזְעַק בָּוְּ הַצְּרָצַר, שֶׁרָק אוֹתָוְּ הָזָה שִׁירוֹ יְחִיד־הַתָּו... אָבִי, קוֹרֵא הַבֵּן. בְּכוֹרִי, עוֹנֵה הָאָב.

> אָבִי, אָבִי, אַיֶּהָ עִיר מְטָר וְעֵץ ּ מְתּוֹךְּ בָּרָד וָדָם צַלְמָהּ אֵלִי נִצְגִץ. מְתּוֹךְ בָּרָד וָדָם הַבִּיטוּ בִי פְּגֵי אֵם... וַיַּעָבֹר אַרְבָּה עִם רוּחַ וַיִּמְחֵם.

...And then the night was shattered. One blow—it reeled and fell! Like a chariot down a slope, down rushed the riotous hail. Its heart of darkness torn, how the darkness flared! To ruin and beauty now the City will be bared.

The living sky poured down, a sky that stones to death. The ice descending clattered. Hoofbeats without a path. Fire—in the eye of ice. A wounded beast in pain Totters and charges forward. Sky, strike him again.

Fire—in the eye of ice. That feels no joy or pain, and stops the cry of the runner who had been threshing grain, and pommels him head to foot as he lies on the ground like a stone. The son cries, "Father! Father!" And he, "My first-born son."

"The sky has pounced on me, Father, pounced like a beast of prey.

O let the sky like an eagle carry me away.

O throw me to that eagle. Let it crush me, skull and brain.

Why are you waiting, Father? Chaos is come again."

"My son, my first-born son. Chaos no longer reigns.

Here too the Law is iron, and not imposed in vain.

After the kingdom falls—cradle, throne, and shield—,
when the smoke lifts from the ruins, behold the Law revealed."

"Red, red, your life-blood, Father, pours out on your son."
"The Iron Law keeps watch on the City of Amon."
"The smallest of her birds, breast-wounded, fall in flight."
"Her greatest foes, my son, have shed hot tears tonight."

#### 8. LOCUSTS

But the end's not yet, Amon. Who sees you in disgrace, bare as a reed forever, will cover up his face.

And eight nights from the night the scarlet blood first ran, Locusts devour in you the face and race of man.

And all your green will tremble till you are denuded entire, for a small but sharp-toothed folk will burn you, Amon, without fire. And when the last leaf dies in a shrivelling simoon, your summer and fall will turn to black brands under the moon.

You will wake, not comprehending, for until the end of skies, in you, forgotten and strange, will pulse the cricket's cries, whose single-noted song envisions you alone...

And the son cries, "Father! Father!" And he, "My first-born son!"

"Where is she, Father, Father, City of rain and tree?

Through blood and hail I saw her image glimmer to me.

Through blood and hail I saw a mother's haunting gaze...

And the Locusts came with the wind, and then there was no face."

(66)

בְּכוֹרִי, מְחָה אַרְבָּה בְּגִי מְכוֹרָה וְצֶּלֶם, לְמִצוְ נֹאַהֶבֶּנָה אַהָּבָה בְּלִי צֶּלֶם. עִת לְעִינִינוּ הִיא כְמוֹ אוּדִים שְׁחוֹרָה, שׁוֹב בְּלִבְנוּ הִיא כְּמוֹ יוֹנָה צַחוֹרָה.

אָבי, עד כְּלוֹת אוֹנִים אַבִּיט בָּהּ מְחֵלוֹן. כְּמוֹ קָנִים, בְּכוֹרִי, נֶחְשֶׂבָּת עֵיר אָמוֹן. אַחְרוֹן עָלִים, אָבִי, נִצְמֵד אֶל חוֹל דּוּמְם. אָת אַדְמָתוֹ, בְּכוֹרִי, נוֹשֵׁק הוּא עַד עוֹלָם. אֶת אַדְמָתוֹ, בְּכוֹרִי, נוֹשֵׁק הוּא עַד עוֹלָם. "They have devoured, my son, the homeland's image and face so that our love shall be a love that is imageless.

Though black as a brand to our eyes, she in the heart of our love is always what she was, white as the whitest dove."

"I shall gaze at her from my window till the last of my strength is gone."

"The City is laid bare, bare as a reed, my son."

"Father, the last leaf clings silently to the sand."

"And to the last of days, that leaf will kiss the land."

# י. מַכָּת בְּכוֹרוֹת

כּוֹכֶב גֵּרִים, חֲוֹר. תִּלְבָּשׁ אָמוֹן שָׁנִי. צְפָּרְדֵּעַ, בָּת מְלָכִים, עַל הַחוֹמוֹת חֲנִי. עַפָּר הָאָרֶץ, קוּם וּכְמוֹ הַחֵי הַבָּט. חַלְדַת הַבָּר, עִמְדִי. כַּלְּכֶם קְרוּאִים לָעֵת!

> רְאוּ מָה יֵּעָשֶׂה. הַלֵּיל סְהוּר נְוְדְּ. לַפִּיד הַנָּגָף, זְרַח. הַלֵּיל סְהוּר כֶּל־כֶּדְּ. אֶת עַפְעַבֶּידְּ, שְׁחִין, הָרֵם גָא בַשִּׁנִית. בַּרָד, עַמֹד נִשְׁעָן כְּמֶלֶדְּ עַל חָנִית.

> אַרְבֶּה וְחֹשֶׁוּ, בֹּאוּ כְּכָנוֹת עֵל שׁוּר. רְאוּ מַה יֵּעֲשֶׂה. הַלֵּיל סְהוּר, סְהוּר. אִישׁ בִּמְקוֹמוֹ עִמְדוּ, קָהָל נְּדוֹל וְרָב. אָבִי, קוֹרֵא הַבֵּן. בְּכוֹרִי, עוֹנֶה הָאָב.

> > אָבִי, עַלֵּי חָזִי שִׁלְבְתָּ אֶת יָדִי. אָבִי, הַחְּדְסִים הָנּּחְתָּ עַל עִינִי. סְבִיבִי עָפָר וָחשֶׁךְ וְכוֹכָב נוֹצֵץ, רַק בְּכִידָּ, אָבִי, רוֹעִשׁ עַלִי בָּעִץ.

בְּכוֹרִי, בְּכוֹרֵי, הַבֵּן. עָפָר, כּוֹכָב וְבָּכִי, נְתָנוּ לָנוּ תַבֵּל שֻׁל אשֵׁר עַז מַבֶּכִי. עָפָר, כּוֹכָב וּבְכִי, הֵם כְּתֹנֶת הַפָּסִים בְּלֵילָה בּוֹ יוּשָׁמוּ שָׁנִי הַחֲרָסִים.

אָבִי, עָלִי הַכְּּתֹנֶת. אָב, אֲנִי נְכוֹן. בְּכוֹרִי וּבֶּן־זְקוּנִי. בְּכוֹרִי, וּבְכוֹר אָמוֹן. – -צָנַח הָאָב עַל בְּנוֹ. נִצָּב הַשָּׁקֵט רָם. שַׁלְמוּ מִכּוֹת אָמוֹן. עַמּוּד הַשִּׁחֵר קָם.

## 10. DEATH OF THE FIRST-BORN

O strangers' star, return. Amon, robe thee in red.

Frog, daughter of a king, watch from the parapet.

Dust of the land, arise. And gaze as the living gaze.

And halt, Lynx. All are called as decreed in the Book of Days.

Behold what shall be done. Round is the moon and bright. Shine, torch of Pestilence. Moon-filled and clear the night. Leprosy, raise from sleep your eyelids once again. And lean, Hail, as a king upon his javelin.

Like maidens on the walls, Locust and Darkness—come.

Assemble, men of the City in a great host, as one.

The night is filled with moon. Behold what shall be done.

The son cries, "Father! Father!" And he, "My first-born son!"

"Father, you have placed the shards upon my eyes, and you have placed my arms upon my breast, cross-wise, and dust and dark surround and a star shines over me, and over me your weeping rustles like a tree."

"My son, my first-born son, dust and star and tears give us a world of joy more powerful than tears.

A many-colored coat are dust and star and weeping, the night two shards are placed on eyes forever sleeping."

"Mine is the coat, O Father, and I have put it on."

"O son of my old age, O first-born of Amon!"

As silence stood up tall, he fell upon his son.

The ten plagues were fulfilled. The star of morning shone.

Robert Friend