

Moses Rischin, The Promised City: New York Jaws, 1870-1914.
2nd ed. Harvard University Press, 1977.

MORRIS ROZENFELD (1862-1923)



[also: Morris Rosenfeld, Moyshe-Yankev-Alter Rozenfeld]

Born in the village Boshka, Suvalk district, Jewish Lithuania, then in Russia close to the German border. His father was a tailor for the Russian army. Lived in Suvalk, studied in heder. After his marriage, lived with his in-laws and studied Talmud. Also learned German, Polish, read modern Hebrew literature and Yiddish poetry. From the age of 15, he wrote Yiddish poems. In 1882 visited America, returned to his parents who had moved to London, where he worked as a tailor, lived in dire poverty, and was drawn to the anarchists. In 1886, settled in America, worked in New York tailor shops as a handworker and then as a presser. Began publishing socialist propaganda poetry that found an admiring audience among the Jewish workers. His poems were sung in shops and at assemblies. From working as a presser, he became ill; tried to earn a living by singing his songs and selling his books. After his third book, 1897, he became famous. In 1898, Leo Wiener, Professor of Slavic literature at Harvard, translated a book of his poems, Songs from the Ghetto, into English. Translations into other languages followed, including a book in German with Berthold Feivel's translations and Lilien's illustrations and in English: Songs of Labor and Other Poems, translated by Rose Pastor Stokes and Helena Frank. Rozenfeld got a position as a journalist. In 1905 his only son died at the age of fifteen and Rozenfeld was paralyzed in half his body. His collected works were published in New York in six volumes, 1908-1910. In 1913 he was forced out of the Forverts and eventually became isolated from the new world of literature. His poems and collected writings were published in many editions in the US and in Europe and several of his poems were set to music and gained wide popularity. Rozenfeld was received in Yiddish criticism as one of the fathers of Yiddish "Proletarian" poetry, but he also wrote many national and Zionist poems, as well as personal lyrics of love and nature, and satirical verse on the human condition and the Jewish scene.



## דיא סוועם שאפ

ם רוישען אין שאם אזוי ווילד דיא מאשינען,
אז שפמטאהל פערנעם איך אין רויש דאם איך בין;
איך ווער אין דעם שרעקליכען מומעל פערלארען.
מיין איך ווערט דארם במל, איך ווער א מאשין:
איך ארביים און ארביים, און ארביים אהן חשבון.
עם שאפם זיך, און שאפם זיך, און שאפם זיך אהן צאהליג,
פיר וואס? און פיר וועמען? איך וויים נים, איך פרעג נים,
וויא קומם א מאשינע צו דיינקען א מאהל?

ניטמא קיין געפיחל, קיין נעדאנק, קיין מערשמאנד נאר; —
דיא בימערע, בלומינע ארכיים דערשלאגם
דאס עדעלסמע, שעהנסמע און בעסמע, דאס רייכסמע,
דאס מיעססמע, דאס העכסמע וואס לעפען מערמאגמ.
"כ שווינדען סעקונדען, סינומען און שמונדען,
נאר זענעל־שנעל פליחען דיא נעכמ מים דיא מעג; —
איך מרייפ דיא מאשין גלייך איך וויל זיי דעריאגען,
איך יאג אהן א שכל, איך יאנ אהן א ברענ.

דער זייגער אין ווארקשאם, ער רוהם נים אפילו.
ער ווייזם אלץ און קלאפם אלץ און וועקם נאכאנאנה;

נעזאנם האם א טענש סיר אסאהל דיא בעדייםונג:
זיין וויינען און וועקען, דארם ליענם א פערשםאנר;
נאר עמוואס געדיינקט זיך סיר, פונקט וויא פון חלום;
דער זיינער, ער וועקם אין סיר לעבען און זינן,
און נאך עפעס, — איך האב פערנעסען, — נים פרעגם עם !
איך וויים נים, איך וויים נים, איך בין א מאשין !.....

און צייפענווייו ווען איך דערחער שוין דעם זייגער. מערשמעת איך גטנץ טנדערש זיין ווייוען, זיין שפראך:—

#### The Sweatshop

I forget who I am in the noisy routine; -I get lost in the horrible roar and commotion,
My self melts away, I become a machine:
I work and I work and I work with no counting,
I create and create and create without end:
For what? And for whom? I don't know, I don't ask, -How can a machine think at all, comprehend?

No feeling, no thought, there is no understanding; The bitter, the bloodiest work deals a blow

To the noblest, the best, all the finest and richest,
The deepest, the highest that life has to show.

The seconds, the minutes, the hours streak by,
Like sails disappear all the nights and the days; -I drive the machine as if to overtake it -I rush without reason, I rush in a haze.

The clock in the workshop ne'er knows any rest,

It points, ticks and wakes, it won't leave you behind; —
A man once explained its deep meaning to me:

Its pointing and waking, inside lies a mind;

But something occurs in my head like a dream:

The clock wakes in me life and meaning so keen,

And something beyond it — what it is, don't ask!

I forgot, I don't know, for I am a machine!...

And often when I hear the tick of the clock,

I see all at once through its pointing, its tongue; —

מיר דשכמ. אז עס נוקעם מיך דשרמען דער אונרוה,
כ'זשל שרגיימען, שרגיימען, מעהרער, א סך!
איך תער אין זיין משן נשר דעם גשמ'ס ווילדען בייוער,
זיין מינסמערען קוק אין דיא ווייוער דיא צוויי; —
דער זיינער, מיר סקרוכעם, מיר דאכם, אז ער מרייבּמ מיך
און רומם מיך "מששינעו" און שריים צו מיר: "נייו"

גשר דשן. ווען ס'איז שפולער דער ווילדער געפופעל,
אוועק איז דער פייספער, אין פיסשכ־ציים שפונד,
דאן פאנגם שן אין קשפ ביי פיר לאננזאם צו פשנען,
אין הארצען צו ציהען, — איך פיהל דאן פיין וואונד;
און ביפערע פרעהרען, און זודיגע פרעתרען

צו ווייקען סיין סאנערען מימאנ, מיין ברוימ, — עם ווערגט מיך, איך קען נים מעהר עסען, איך קען נים! א, שרעקליכע פראצע! א. פיטערע נוים!

ם'ערשיינם מיר דיא שאפ אין דער מימאנ־ציים שמונדע א בלומינע שלאכמפעלד, ווען דארם ווערם גערוחם: ארום און ארום זעה איך ליעגען הרוגים, עס ליארמט פון דר'ערד דאם פערנאסענע בלום.... איין וויילע, און באלד ווערם געפויקם א מריוואנע, דיא מוימע ערוואכען, עס לעכם אויף דיא שלאכם, עס קעמפמען דיא מרופעם פיר מרעמדע, מיר פרעמדע, און שמריימען און מאלען, און זינקען אין נאכם.

איך קוק אויף דעם קאמפס־פלאץ מים בימערען צטרען.
מים שרעק. מים נקמה, מים העלישער פיין ;—
דער זייגער. יעטצם הער איך איהם ריכטינ, ער וועקט עס:
"א סוף צו דיא קנעכטשאפט, א סוף זטל דטס זיין!"
ער מינטערט אין סיר מיין פערשמאנד, דיא געטיהלען.
און ווייזם וויא עס לויפען דיא שמונדען אהין:
אן עלענדער בלייב איך. וויא לאנג איך וועל שווייגען,
פערלטרען, וויא לאנג איך פערבלייב ווטס איך בין....

דער מענש, וועלכער שלאפם אין מיר הייבם אן ערוואכען. דער קנעכם, וועלכער וואכם אין מיר שלאפם דאכם זיך: —; איין:

אצינד איז דיא ריכפיגע שמונדע געקומען! א סוף צו דעם עלענד. א סוף ואל עם זיין!... I feel that the pendulum prods me go on,

To work and to work, even more, fast and long!

I hear in its tone all the boss's wild anger,

His dark, gloomy look in the pointers that show; —

I fear that, relentless, the clock drives me on

And calls me: "Machine!" And screams to me: "Sew!"

But at noon, when the master goes off for his lunch,

And the terrible roar for a while does depart,

Then slowly it dawns in my head like the day,

Then I can feel my wound and the throb in my heart; —

And bitter tears fall, and boiling tears fall

To soak my dry bread, till from food I recoil —

It chokes me, I can no more eat, I can not!

Oh, harsh bitter needl Oh, terrible toil!

As a battlefield bloody that rests from its flood:

All around I see lying the corpses of men,

A scream from the earth — it is the shed blood...

One moment, and soon they sound drums of alarm,

The dead come to life, and the battle grows bright,

The troops they are fighting for strangers, for strangers,

And struggle and fall and sink in the night.

I look at the battleground, bitter with rage,

With fear, with revenge, with a hellish wild ache; —

The clock, now I hear it all right, it awakes:

"An end to the slavery, an end we must make!"

It rouses in me all my reason, my feelings,

And shows me the hours — a stream with no dam:

I shall remain wretched as long as I'm mute,

Forlorn, the while I remain as I am...

The man who is sleeping within me awakes,

The vigilant slave falls asleep inside me; —

This is the hour, the right time has come!



נאר פלוצלינג — דער וויסמעל, דער כאס — 8 מרעוואנע!
איך ווער אן דעם שכל פערנעס, וואו איך בין. —
עס מוסעלם, טען קעספסם, 8, סיין איך איו פערלארען. —
איך וויים נים, טיך ארם נים, איך בין 8 מאשין...





#### דער סוועט־שאפּ

קאָרנער וויי און עלנט שטייט אַן אַלטע הײַזל: אונטן איז א שענקל, אויבן איז א קלײַזל. אונטן קונוען לומפן אויפֿטאָן נאָר נבֿלות, אויבן קומען יִדן, קלאָגן אויפֿן גלות.

אָבער העכער, העכער: אױפֿן רריטן נאָרן. איז פֿאַראַן אַ צימער, — װײ צו זײַנע יאָרן! זעלטן װען געוואַשן, זעלטן װען גערייניקט, — טובלעקײט און בלאָטע זײַנען דאָרט פֿאַראײניקט.

אָט אין דיזן מקום אַרבעטן זיך פֿלײַסיק און צופֿרידן, דאָכט זיך, בּיַי אַן ערך דרײַסיק אָפּגעצערטע מענער, אָפּגעצערטע ווײַבער, מיט צערריקטע גײַסטער און פֿאַרוועלקטע לײַבער.

דאָרטן גייט אַרום זיך מאָטקע פּאַרך אַ כייזער. שפילנדיק די ראָלע פֿון אַ גאַנצן קיסר. דען ער איז דער מײַטטער און די שאָפּ איז זײַנע, און מען מוז אים פֿאָלגן, פֿאַלגן אָן אַ טענה. And end to the misery, an end there must be!...

But suddenly -- the whistle, the boss -- an alarm!

I forget who I am in this deafening scene -
I'm losing my reason, I'm losing my self -
I don't know, I don't mind, for I am a machine...

# The Sweatshop

Corner of Pain and Anguish, there's a worn old house: tavern on the street floor, Bible room upstairs. Scoundrels sit below, and all day long they souse. On the floor above them, Jews sob out their prayers.

Higher, on the third floor, there's another room: not a single window welcomes in the sun. Seldom does it know the blessing of a broom. Rottenness and filth are blended into one.

Toiling without letup in that sunless den: nimble-fingered and (or so it seems) content, sit some thirty blighted women, blighted men, with their spirits broken, and their bodies spent.

Scurf-head struts among them: always with a frown, acting like His Royal Highness in a play; for the shop is his, and here he wears the crown, and they must obey him, silently obey.

Agron Kramer

# Yehoash

(1872-1927)

Pseudonym of Yehoash-Shloyme Blumgarten; in English: Solomon Bloomgarden

BORN IN VIRBALEN (WIERZBALOWO), Suvalk district, on the Polish-Lithuanian border and at that time on the Russian side of the Russian-German border. His father was well read in Jewish religious



and Enlightenment literature and an early "Lover of Zion." The breadwinner was his mother, who kept a small hardware store. From the age of four, he studied in heder and with private teachers: Talmud, Bible, Hebrew, and secular Haskalah literature. At thirteen, after Bar Mitzvah, he began to study foreign languages and literatures and wrote poetry in Hebrew. Yehoash was a private Hebrew teacher for rich families. In 1890, he came to America, tried out various trades, and wrote a book of Hebrew poems (unpublished). He lived in poverty and contracted consumption; in 1900 he went to a sanatorium in Denver, where several Yiddish poets convalesced at different times (Edelshtat, H. Leyvik). With the head of the sanatorium, Dr. Chaim (Charles D.) Spivak, Yehoash authored a comprehensive dictionary of Hebrew and Aramaic expressions in Yiddish. From 1909 on he lived in New York, published poetry and essays in the international and American Yiddish press as well as several volumes of collected poetry and fables. In January 1914, he left with his family to settle in Palestine. As American citizens, they were evacuated from Eretz Israel in 1915. His memoirs of that romantic period of Jewish settlement in the Holy Land, From New York to Rehobot and Back, were also published in an abbreviated English translation (The Feet of the Messenger, 1923).

Yehoash contributed to hundreds of Yiddish newspapers and periodicals around the world (United States, Canada, Poland, Russia, Austria, Argentina, Eretz Israel, and elsewhere). Published poetry, prose, fables, essays, drama, travelogues. Translated hundreds of works from many languages (English, Russian, German, Hebrew, French, Arabic) into Yiddish, including a masterful Yiddish rendering of Longfellow's Hiawatha, Lafcadio Hearn's Chinese and Japanese Legends, Omar Khayyam's Rubaiyat, Merezhkovsky's Sakya Muni,

Rostand's Chantecler, Byron's "Hebrew Melodies," and many more. He studied classical Arabic and translated parts of the Koran into Yiddish. His translation of the complete Bible into Yiddish, combining archaisms of the medieval Yiddish Bible translations with neologisms in the style of Yiddish modernist poetry, is one of the richest books of Yiddish literature and was the source of Marc Chagall's Bible illustrations. Many of his poems were translated into Hebrew and other languages; others were set to music. Numerous volumes of his works appeared during his lifetime, including a ten-volume new edition, published in New York in 1920–21. His later poetry and Bible translations exerted a major influence on Yiddish modernist poetry and art, especially on A. Léyeles, A. Sutzkever, and Marc Chagall.

#### סאכוועי

שן אומנעזעחענע חשנט חשט צוגעמשכט ש מיר,
און שיינגעשפשרט ש הורכע מענשען,
מייל הענגענדיג אויף גענק,
מייל הענגענדיג אויף ווייסע רינגען.
פאלט דשס קשלכיג ליכט
מאיר דינע דורכזיכמיגע פינגער
מויר שווערע השרטע הענט
שווייסיג פון דער שרייב־מששן,
און אזיף פערלטוטער הענש און אזיף פערלטוטער הענדשקעם...
און די הורבע וויענט זיך,
הין און הער, און הין און הער,
אין ש מידען אויטגעלשש'נעט רימס,
ווי בשקלאגענדיג ש מת...

נים די הורבע זיך 8 מרייסעל,
און פאלם צוזאמען אין 8 הויפען
פארגליווערם.
און די אומנעזעהענע האנם
רוקם 8 מיר פאנאנדער...
דריקם זיך שמייכלענדיג אריין אין קנויל
מים 8 הענגעל מאי ארויפגעשמאכען אויף איהר יאק.
און די הורבע נעהמם זיך ווידער וויעגען
מיעד און אייסגעלאשען.
ווי באקלאנענדיג 8 מוימען,
און אין מים דאם דינע מיידעל
מימ'ן הענגעל מאי...

.1919

#### Subway

An unseen hand shut the door
And imprisoned a throng of people,
Some dunked on benches,
Some hanging on white rings.
The light -- lime falling
On thin transparent fingers
Fresh from the typewriter,
On heavy hard hands
Sweaty from the workshop,
Nacre gloves...
And the throng sways
Back and forth, back and forth,
In a weary, glazed rhythm,
As if lamenting a death...

The throng is shaken,

Collapses in a heap,

Gels.

And the unseen hand

Opens a door...

Smiling, pushing into the tangle,

A slender girl,

A bunch of lilacs pinned to her lapel.

And the throng begins to sway again

Weary and glazed,

And in the middle, the slender girl With a bunch of lilacs...

1919

As if lamenting a dead person

D

31

## וואולוואירטה־בילדינג

ש רעשם פון טשנ־שגעון שלענגעלם זיך אהיים.

די אויגען שנגעגליהמע, די געויכמער לעהם...
רעדער זוערען ווינציג אויף די גשסען.
ש שווערער זושגען ליידיג און געלשסען
קלשפערם איבער'ן שספשלם.
דער שווענם פשלם
ווי ש מויטער פליגעל אויף דעם אויסנעסישמען קנשם
פון ציגעל און צעמענם און דרשם...
ש טשפען דורך פארדריקטע צייהן אין שלשף.
ש טשפען דורך פארדריקטע צייהן אין סוף.
פון ש דערשטיקט געוויין...
און איבער שלע מויערען שליין.
ש אויכער און ש גלייכער, גרש'ם
דער קשמעדרשל פון גשלד־און־שייזען גשם...

.1920

K7

Broadway

# ברארוועי

יאגען אוימאס, וועגען און מראמווייען. פייפלעך פייפען, מרובעם כלאזען. גלעקער קלינגען. מילדערם דורך א פייערלעשער־ווטגען שלעפענדיג א שוושרצען צאם סים רויך. שארען מחנות הויכע פים. ברוינע, נעלע, פערל נרשע, ווייםע פים... ווייסע העלזער, שמיקער אנגעפודערם לייב, שוושרץ געפשרבמע ברעמען. בלשנד־געבלייכמע השר. הים מים גרינע פעדערען. גלאנציגע צילינדערם און א זוירכעל שמרוייהים. בריימע מעקסיקאנישע סאמברעראס. ועלנער־און סטמרטוען־הימלעך פון ט מוצען פעלקער. אלמע בירגער פון דער נשכם מים וושסערדיגע אויגען. און גרויסע דימענסען אין שניפס. אינגלעך גליהענדיג פון יעדער מיידעליקוק. ליים פון אלע לענדער און פון אלע זונען. פון וויינכערג לעכען שמילען ים. פון שניי־נעבערג. פון ברייטע ווייץ־ און קארן־פעלדער. פון הויך־כאנראומע פאמפאס, פון דאָרט, וואו הונדערם מויזענט שקלאפען גראַכען

A remnant of day's madness wends his way home,
Eyes like hot iron, faces numb...

Fewer wheels in the streets,
A heavy wagon, empty and slow,
Clopping on the pavement.

Evening falls
Like a dead wing on the mixed clump
Of bricks, cement and wires...

The noise sinks to a mumble as in a dream,
Sighing through clenched teeth at the end
Of a stifled sob...

Alone, above all the buildings,
Graying tall and straight,

The cathedral of the gold-and-iron god...

1920

Rushing cars, wagons, trams, Whistling whistles, blowing horns, ringing bells, A fire-truck roars by Trailing a black braid of smoke. Masses shuffle their feet, Brown, yellow, pearl-gray, white bare legs... White necks, clumps of powdered bodies, Black painted brows, bleached blond hair, Hats with green plumes, Shining tophats, and a whirl of straw hats, Broad Mexican sombreros, Soldier and sailor hats of a dozen nations, Veteran denizens of the night with watery eyes And big diamond stickpins, Boys lighting up at every girl's eye, People of all lands and all suns, Of a vineyard at the quiet sea, Of snow-mountains, of broad fields of wheat and rye,

Of high grass pampas,

Of where a hundred thousand slaves

פון קברים אין דער ערד, גאלד פאר עסיצען...
צפון־סענשען, דרום־מענשען, פון עראפלאנען און פון שיפען,
איילענדיג צום נאכם געיעג פון בכל...
גיסם א העלער, רוושיגער קאסקאד.
און שלאגם ארויף צום לעהמיג געלען הימעל...
און שלאגם ארויף צום לעהמיג געלען הימעל...
לויפען פייער־שלענג אויף הויכע סויערען,
לויפען אויף א מורעם דריי פייערדינע פערד
באפט א נרויםע פייערדינע פלאש
פייער אין א כום,
שפרינגם פון פינסמערניש א פייערדיגע קאץ
און גראַכעלם סים די גענעל
א פייערדיגע שפול...

.1919

#### סינעמא

מויזענט מענשען קאפ צו קאפ אין פינסמערנים. שפרינגם שרוים שקעגען איבער א זויים שמיק. וויםעלם אויפ'ן ווייםען שמיק ש גרויסט שמשדם סים מויערען און דראמען און לאסטערנעס. א ברייםע גשם און שנגעפשקמע מרשמושרען. און מים פאהנעם און מוויק קומם ש מחנה זעלנער. פוסגעהער, רייטער, הינקעדיגע, משא־וועגען, שמכולשנסען, מיידלעך מים רויטע צלמים אויף די ווייםע הויבען. וקנים אין אלמ־פרענקישע מונדירען כאהאנגען מים מעדאלען. לויפם פון העלער הוים די נאם אריבער א יונגער מאן מימ א צעשראקען פנים, און אן אויפגעשמעלמען קאלנער. זיץ איך צווישען סויוענם קעם אין פינסמערנים

און מרשכם:

ארביים אין פאכריק ש יוננערסאן.

Northerners, southerners, of airplanes and ships,
Rushing to the night bustle of Babel...
A wanton shine screams from all corners,
A bright raucous cascade pours
And sprays up to the clay-yellow sky...
Fire-scrpents creep up high buildings,
On a tower three fire-horses run
With wild energy into the hot night,
A huge fire-bottle taps
Fire into a glass,
From the dark, a fire-cat leaps
And claws
A fiery spool...

1919

#### Cinema

A thousand people head to head In the dark. Up above leaps A white clump. On the white clump, spinning, A big city with buildings And wires and lanterns. A broad street and packed sidewalks. With flags and music Comes a procession of soldiers, Pedestrians, riders, cripples, Trucks, ambulances, Girls with red crosses On white caps. Old people in old-fashioned uniforms Covered with medals. Out of the blue, a young man With a terrified face and raised collar Runs across the street. I sit among a thousand heads in the dark And think:

A young man works in a factory,

64

און געהם דערנצך שהיים.
און שפועלם זיך מים זיין קינד.
און איין מאנ זוערם ער קראנק
און איין מאנ זוערם ער קראנק
און איבער ווייםע ימים.
אין ניריארק,
און אין שאקאנא,
און אין מאן פראנציסקא,
לויפם ער נאכם נאך נאכם די נאם אריבער
מיט אן איינגעשראקען פנים.
און אן אויפגעשמעלמען קאלנער...

1920

13/16/ 25

אין על

כ׳הענג אויף א רימען אין על. מיר פאָרן שנעל. ס׳איז היים. כ׳איז ענג. נאר היימלעך איז מיר אין געדרענג פון ווייבער און אנאנסן. מיין בליק לויפט אומעטום ארום; פון זאָך צו מענטש. און כאַלד צוריק פון מענטש צו זאָך. ווי כיי א הונט די נאו איו וואך. און שמעקט און שמעקט, און זאפט איין אלץ, וואס קומט איר נאר אַנטקעגֹן. את וואס אין הארצן איז געלעגן פארשלאסענערהיים פון יארן איז אויפגעוועקם געווארן מים אמאל. דער צוג לויפט גיך און הייזער פליען ראש פארביי. און גראַכע ווייבער זיצן אווי פריי און בריים צעשפריים די פים און שמייכלען עפעס אווי זיס. און קייען, דרייענדיק דאָס מויל. פאַרשלאַפּן, מיד און פויל: און אַנדערע - איין פוס צום צווייסן צוגעדריקס, און ליפלעך – דין – אורי איין פוס צום צווייטן צוגעדריקט און ליפן אווי דין ----

פון היץ ווערסטו שיר ניט דערשטיקט. די באן זיך וויגט אַהער. אָהין. אזן וואס עס מאָכט דיך מיד. ווי פריש געשניטן היי. אזן זואָכיק. וזי ביינאַכט אַ קינדעריש געשריי. דאָט איז דער ריח, וואָס זיך טראָגט פון זיי. Goes home,

Plays with his child,

And one day he gets sick

And dies,

And above distant seas,

In New York,

And in Chicago,

And in San Francisco,

Night after night, he runs across the street

With a terrified face

1920

And raised collar...

Zishe Landau

# ON THE EL

I hang on a strap in the El.

The train rushes on, hot and stuffy.
But I'm at home in the crowd
of women and advertisements.
So much to see. I look at the people,
at everything. My eye roams
back and forth, everywhere.
Like a dog, my nose
runs around sniffing:
It's greedy.

And a whole part of myself that I thought was surely dead within me woke up then.

The train races on, tenements passing. Big blobs of women relax . with legs spread and smile with a yielding sweetness, their mouths chewing, drowsy, tired, and lazy; while others perch, thighs squeezed together, lips pursed thinjust like that: thighs squeezed and lips thin. You are groggy from the heat and the train's rocking from side to side; but what fills you with sweet languor, like drowsing in fresh-cut hay yet alert for a child's cry in the night, is the fragrance that comes from them.

# אויף דער פינפטער עווענין.

אויף דער פינפמער עוועניו, אין א ווייסן מויער, אין א ווייסן מויער, אויפ'ן דרויצנמן שמאק, נייען מיידלעך און ווארמן אין דער בלייכקיים פון מרויער, אויפן פוילן סיגנאל פונם אוומ־נלאק.

לטר דער נלטק שלטפם פויל אין ט זומפ פון שמונדן. און דער מטג ליגם קרטנק אין דעם שמיין פון ווענמ, און די נטדלען וויינען און בטוויינען וואונדן, און דער זייד שטרכם, שטרכם אין די מיידלשע חענמ.

ווייסער זייד, ראזער זייד, פיאלעמער און כלויער, און די נאדלען וויינען דין, דין און מויב.
און די זון אויף די פענצמער אין דער בלייכקיים פון מרויער קריכם אין חייסע זיילן פון גרינעם שמויב.

און די נאדלען וויינען און באוויינען וואונדן.
און דער זייד שארכם, שארכם אין די מיידלשע הענם און דער מאנ לינם קראנק אין די וואונדן פון שמונדן. ב-15 איבער מיידלשע הענם, אינם שמיין פון די ווענם...

### On Fifth Avenue

In a white building on Fifth Avenue, On the thirteenth floor of a white building, Girls sew and wait in the whiteness of sorrow For the evening bells lazy ringing.

And the day lies ill in the stone of the walls And the needles whine and cry the wounds out And the silk in girls hands rustles, rustles.

White silk, pink silk, violet and blue;
'And the needles whine, deaf and thin.
And on the windows in the whiteness of sorrow
The sun crawls from green dust in hot columns.

And the needles whine and cry the wounds out.

And the silk in girls hands rustles, rustles.

And the day lies ill in the wounds of the hours,

Over the hands of girls, in the stone of the walls.

# G. Leyeles

1889-1966

The poet A. Leyeles was one of the founders of Introspectivism in New York in 1919 and its chief theoretician of free verse. He was a major poet on the American me in Yiddish, a writer with a rich and precise intellectual Yiddish language, and it bably the most interesting and inventive master of verse and strophic forms in modern Yiddish literature. Many of his early views on poetry are discussed in the introductory section on Introspectivism, and excepts of his critical writings are reproduced in the "Chronicle of a Movement" (see appendix A).

Leyeles was born as Aron Glanz in Wlocławek, Poland (then under Russian rule), and grew up in the city of Lodz, where his father taught in a modern Hebrew school and occasionally wrote for the Hebrew newspaper, Ha-Mdits. He finished Hebrew school and a Russian commercial school and, in 1905, immigrated to London. He studied at London University and was active in the S.-S. (Zionist-Socialist) parry.

At the end of 1909; Glanz came to New York, where he studied at Columbia University, was active in the Socialist-Territorialist party (which strove for a Jewish state outside of Palestine), and participated in the organization of Yiddish schools in the United States. He was among the founders and was a teacher at the first Yiddish school on Henry Street in New York, and helped to build Yiddish schools in Toronto, Winnipeg, Rochester, and Sioux City, Iowa. In 1913–14, he was director of the Yiddish National-Radical School in Chicago and later taught at various instrutions of Yiddish higher education. Leyeles was a moving force and cofounder of many Jewish cultural organizations, such as the Workmans Circle schools, the Central Yiddish Cultural Organization, and the World Jewish Culture Congress. In public life he became known as A. Glanz-Leyeles, For many years, he served as president of the international Yiddish P.E.N. Club. He participated in many periodicals and was editor or coeditor of several of them.

From 1914 on, A. Glanz was a staff member of the New York Yiddish daily, Der Tog (The Day), where he edited several sections, wrote on political and topical matters, and contributed a weekly column of literary criticism, "World and Word,"



oseph Foshko: A. Leyeles, 1939

in which he reviewed books of Yiddish and world literature. Under various pseudonyms, as well as his own name, A. Glanz wrote hundreds of articles on literary and political themes, repeatedly attacking Stalinist Communism, among others. He was aware of the damage newspaper writing may do to the style of a poet and tried to keep the two domains apart. Nevertheless, his own journalism did rub off on his later writings, especially on his literary criticism and, to some extent, on his poetry.

His first published book was political and was written in German: Der Territorialismus ist die einzige Läsung der Judenfrage (Territorialism Is the Only Solution to the Jewish Question; Zurich, 1913). He translated books, poems, and other texts from German, Russian, Polish, and English into Yiddish, among them two volumes of a German book of aesthetics, Broder Christiansen's Art: The Philosophy of Art, which had influenced the Russian Formalists, and Leo Trotsky's The Russian Revolution (published in installments in the daily newspaper Der Tog in 1931–32). He also wrote two ambitious historical messianic dramas, Shlomo Molbho (1926) and Asher Lemlin (1928), and a drama on the struggle between Stalin and Trotsky. Leyeles was twice awarded the prestigious Louis Lamed Prize for his books of poetry, A Jew in the Sea (1948) and At the Foot of the Mountain (1958).

In his childhood, Glanz wrote poems in Russian; later, he published Yiddish poems in New York using several pen names. In 1914 the first poems under the name A. Leycles appeared in the anarchist Di Fraye Arbitar Shrime (The Free Workers' Voice) a newspaper with excellent literary taste. From his first book, he was a champion of Modernism. However, in Labyrinth (1918) and Toung-Autumn (1922), tendencies of Aestheticism and Neo-Romantic moods are still strongly felt. In Rondeaux and Other Poems (1926), there is a celebration of urbanism, the architectural creations of man, the power of New York, the mystical aspects of timespace, abstraction, rhythm, and symmetry, along with restrained and slightly ironic personal poems of desentimentalized experiences. This volume is also a celebration of form, from various difficult classical strophic compositions that Leyeles "conquered" for the Yiddish language to a whole gamut of free-verse experiments,

including staccato rhythms, dynamic free verse with rich sound-orchestration, and ironic-conversational poems.

Leyeles's next book, Fabius Lind (1937), is a complete reversal: here the urbanism is expressed not in hymns to the architecture of New York but in poems of the alienation and isolation of a sophisticated, uncompromising, stubborn individual, along with increasingly pessimistic poems on political themes, all embedded in a kaleidoscopic diary of his objectified alter ego, Fabius Lind, and written in a colorful variety of free-verse and metrical forms. The book opens with two poems looking back to his roots: "My Father" and "My Mother." Rather than nostalgia for a distant, bygone world, these poems express thoughtful ruminations on the sources of his character and lot, as Leyeles registers in Fabius Lind's diary:

I inherited naive open-heartedness
From generations of small-town Polish Jews,
And sharp talk
From hot-bathed women in my clan.
A blind June-night mixed it all
And sent me out—
With no regard for symmetry.

("February 7")

As Jacob Glatshteyn summed it up in his essay, "The Figure of Fabius Lind" (In Zikh, April 1937),

Fabius Lind delivers it all as a key to his colorful restlessness and to the tragic reflection of all the knowledge and understanding that he has amassed—not as tatters but as roots. Leyeles constructs the character of Fabius Lind with an amazing dramatic versatility and through the whole tangle of restless, almost catastrophical ten years, he gives us the ultimate, the person at the very bottom, the Fabius Lind who seeks rest in the perfection of stasis, in the calm high noon, in the sated sunniness and in the "ecstasy of the evening sun." He seeks the gelid calm in his "Etude," "Conunradery," "Antelopes," in models of cool beauty, and reaches out, in the poem "February 12," to the intimacy of death.

The introduction to Fabius Lind contains a bitter settling of accounts with Leyeles's critics and a restatement of the principles of Introspectivism. Indeed, the philistine critics of the newspapers—and, worse, in communist circles—demanded "hymns to two-times-two" and accused him of "knowing": Leyeles knows how to write poems, he does not have to. (There is a pun in Yiddish: muz means "have to, must" and muze is the "muse.") Such was the atmosphere of Yiddish mass culture in New York. Leyeles again explains his "anti-emotionalist and anti-rationalist" Modernism: "It is, first of all, an intellectual method that wants to feel but, not less—to know." And he proclaims: "Poetry is that which an important poet creates. . . . Between Labyrinth and Fabius Lind a new standard emerged in Yiddish poetry."

# Aaron Glants-Leyeles (1889-1909-1966)

## וואַל-סטריט 🔫

ניט אַשורבאַניפּאַל.
ניט אַלעקסאַנדער.
ניט טאַמערלאַן.
ניט טאַמערלאַן.
איך —
וואָל-סטריט.
מיַין —
די הערשאָפט איבער טרוקעניש און ים.
ניט מיט רוט.
ניט מיט בלוט.
ניט מיט שווערד
און יאָגעניש נאָך ערד.
איך רעגיר
מיט פּאַפּיר

אַ לענגלעכע געדרייטע הייל
צורישן געקעסטלטע, איַינגעמויערטע געצן.
די געצן ריַיסן זיך אַרויף, אַרויף,
מערן זיך אין דער הייך.
פאָרצערן שפּיצן פון קירכן,
שלינגען זון און הימל.
שמאָל אין דער הייל,
שמאָל און סומנע.

שטיין, שטיין, אומעטום שטיין.
און אונטערן שטיין
ראָס האַרץ,
ריאָס קאַלטע כלישטשענדיקע האַרץ
פון אַלע געצן.
אין אונטערערדישע געוועלבן,
אין אונטערערדישע געוועלבן,
הינטער איַיזערנע ווענט —
אין אייביקער, פאַרטאַיעטער ריטואַל.
געלער בליאַסק,
און ציטערדיקע הענט פון כּוהנים-גדולים
אין פּאָרכטיקער עבודה,
אין פֿאָרכטיקער פון גרויען צעמענט.

די פעלדזיקע שערענגעס קוקן גלייכגילטיק, קוקן שוויַיגיק, ארן שוויַיגיק זענען דאָ שטענדיק די מענטשן. עס צעקייקלט זיך אַ מאָל מיט געלעכטער די פינצטערע ערד פון קאַטאַקאָמב. עס צעשריַיט זיך אַ מאָל דאָס באַגראָבענע האַרץ — נאָר מענטשן זענען שטיל און ערנסט אין וואָל-סטריט.

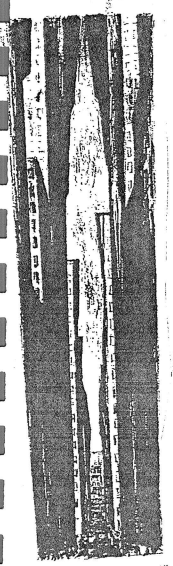
#### > Wall Street

Not Ashurbanipal.
Not Alexander.
Not Tamerlane.
Not Bonaparte.
Me—
Wall Street.
Mine—
Dominion over continents and oceans.
Not with whip.
Not with blood.
Not with sword
Or race for land—
I rule
With paper
And yellow craving.

A long, winding cavern Between boxed, walled-in idols.
The idols strive upward,
Multiply in the heights,
Devour church spires,
Swallow sun and sky.
The cavern is narrow,
Somber and dark.

Stone, everywhere stone.
And under the stone—
A heart.
Cold, shimmering heart
Of the idols.
All around it,
In underground vaults,
Behind iron walls—
Eternal clandestine ritual.
Yellow glimmer,
Trembling hands of High Priests:
An awesome ceremony
On altars of gray concrete.

The rocky rows—
Indifferent, silent.
And silent, the men.
At times, the dark earth of the catacombs
Rolls with laughter.
At times, the buried heart cries out—
But men are serious and silent
On Wall Street.



Adrian Lubbers: Exchange Alley,

אין סאָבוריי > In the Subway

II

II

Rush Hours יעדער צָאָל איז פאַרפילט. יעדער צאָל שעלט די געזעצן פון רוים. קוים וואָס מען קאָן אָטעמען. און ערגער פון אַלץ די הענט.

האָבן זיך ניט ווו אַהינצוטאָן. הענט קריכן. פיס שאַרן. מענער. פרויען. אין גרויען. עלעקטריש-געלן ליכט וויגט זיך לאַנגזאַם, וויגט זיך פלינק, וויגט זיך לינקס, וויגט זיך רעכטס . דער שווער-אָטעמדיקער, באַוועגלעכער געפלעכט איין חיה – טויזנט שונאים. איין פנים — טויזנט פיס און הענט. ברענט און ראַצט דאָס ליכט. ברענט די שינאה אויף די געזעצן פון רוים. ברענט גרוי און רוי – פון מאַן אויף פרוי, פון פרוי אויף מאַן . אין דער סאָבוויי-באַן פלוצלונג וויֵיזט פון באַלקן זיך אַ האַנט ארן נעמט שטראָמען גאָלדענע דאָלאַרן

. אַראָפּ — אַראָפּ טונעלן-לאַנד אין דעם קאָשמאַרענעם טונעלן-לאַנד – די לעבעדיקע וואַנט אַ ציטער. – די וואַנט אַ ציטער מענטשן-געוויטער. . הענט ווייסן וואָס צו טאָן .הענט קלאַפּן הענט שפּאַרן. הענט טאַפּן. .הענט שאַרן כאַפּן הענט! אַ שינאהדיקער, מענטשעדיקער קנויל. .אויערן - גאַרן

און די דאָלאַרן שטראַלן. פאַלן, שאַלן אויף אַ ליגנדיקער, ראַנגלענדיקער, האַסנדיקער וואַנט פון דער האַנט אויפן באַלקן אַראַפ. קאָפּ אויף קאָפּ. קנויל אויף קנויל.

"Rush Hour." Each cell is filled. Each cell curses the laws of space. No air to breathe. And worst of all—hands. No place to hide. Hands slide.

Feet shuffle. Men. Women. In gray, electrically-yellow light, Swinging slow, swinging nimbly, Swinging left, swinging right, A heavy-breathing, moving web. One beast— A thousand enemies. One face-A thousand feet and hands. The light burns and grates. Harred burns For the laws of Rome. Space. Burns raw and gray, Harred of male for female, female for male In the subway train.

Suddenly—from the ceiling—a hand Pours streams of golden dollars On the breathing wall in nightmare tunnel-land. The breathing wall--A tremor. Human blizzard. Hands hurt. Hands push. Hands search. Hands shuffle. Hands catch! A hating human tangle-Ablaze, Eyes, ears-crave, race. And the dollars Radiate, Roar, Fall Upon a sprawling, struggling hating wall-From the hand on the ceiling Down. Head to head. Tangle in tangle.

Golden horror.

גאָלדענער גרויל.

ברענט

To the station comes
A dead train.
Pierced eyes.
Bloody mouths.
In dead holes—
Golden coins,
Flashing blades,
Dropped by a hand
In a subway train
In the underground
mad-mad-madness.

קומט צו דער סטאַנציע
אַ טױטער צוג.
דורכגעשטאָכענע אױגן.
צעבלוטיקטע מיַילער.
אין די טױטע לעכער —
גאָלדענע מינצן.
בליציקע שאַרפן.
װאָס די האָנט האָט געװאָרפן
אין דער סאָבװײ-באַן
אין דער סאָבװײ-באַן

אין סאַכוויי ≺

III

אין דעם גרוּיען. רירעוודיקן מויער אַריַינגעמויערט
איינס לעבן אַנדערן
אַ וויַיס מיידל און אַ נעגער.
ריח פון שאַרפן מוסקאַט
האַלדזט אַראָמאַט פון אַנגסטיקן מיידלשן פלאַטער.
דער נעגער דריקט זיך שטאַרקער
עום מיידל.
שוואַרצע בענקשאַפט
בענטשט וויַיסע ענגשאפט.

אַ װײַס מײדל און אַ נעגער.

טרויער

טרויער פון דעם יעגער.

טרויער פון דעם יעגער.

וואָס ווייס, אַז ער קאָן זיַין געגאַרטסטן פּאַנג נישט קריגן.

נישט אונטן אויף די רעלסן רעדלען רעדער.

רעדער ווירבלען, שווינדלען, דרייען

אין אַ שוואַרצן, קריַיזלדיקן, אומגליקלעכן קאָפּ.

(לינטש-פּיַיערן — פלאַקער, פלאַקער.

שלייף פון תליה — שטײַפער, שטײַפער).

דער נעגער דריקט זין שטאַרקער

צו דעם מיידל.



Joseph Foshko: Illustration to "In the Subway." (from A. Leyeles, America and I. 1963)

➤ In the Subway

III

Walled-in
In the gray, moving wall,
Close to each other,
A white girl and a Negro.
Smell of strong musk
Hugs the flask of a girl,
her fearful flutter.
The Negro squeezes tighter
Against the girl.
Black craving
Blesses white crowding.

A white girl and a Negro.
Gloom
In the moving, gray wall.
Gloom of a hunter
Who knows he will not get his choicest prey.
Not down on the rails do the wheels roll—
The dizzying, swinging wheels whirl
In a black, curled, unhappy head.
(Lynching fires—flaming, flaming.
Loop of a gallows—brighter, brighter).
The Negro squeezes tighter
Against the girl.

Harshavs

## שטורעמס און טורעמס

שניייַקע וויַיטן אריף כערגלעך פון ערד. וויַיסע אומענדלעכקייטן, צעשטערט און פאַרצערט אויפן שפיץ פון אַ שפּיז, אויפן שפּיץ פון דעם טורעם פון וווּלוואָירס. "ווו זענען די פאַראַיאָריקע שנייען?"

Maître Villon, מיין ברודער, Villon דו האָסט ניט געזען דו האָסט ניט געזען דעם טורעם פון ווזלוואָירט אין אַ שטורעם פון שניי. אין אַ שטורעם פון שניי. דו האָסט ניט געזען דעם אינטראָספּעקטיוון צייכן, וואָס צעמענטענע הייכן מיט טויזנט עלעקטרישע שטערן וואָס צעמענטענע הייכן מיט טויזנט עלעקטרישע, אַן אַליס) שפיזן אַרייַן אינמיטן פון שנייען, שפיזן אַרייַן אינמיטן פון שנייען, דעלסן, אויטאָמאָבילן. דו האָסט נאָר געוונסט, אַז אייביק איז דער ווילן, וואָס פאַרווייט די שנייען פון פאַראַיאָרן. וואָס פאַרווייט די שנייען פון פאַראַיקט זיי, אייביק דער זיכּרון, וואָס געדענקט זיי. אייביק דער זועלט. אייביק דער וועלט.

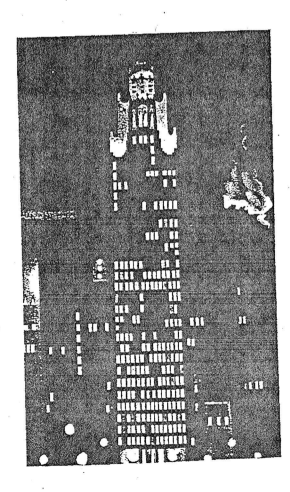
אַזרי ווייס איך. אַז אייביק איז די האַנט, וואָס בויט טורעמס, און אייביק דו און איך — די געדענקער. די ווייסער, די שאַפערס.

#### > Scorms and Towers

Snowy expanses
On hills of earth.
White endless spaces, broken and absorbed on the point of a spear,
On the peak of Woolworth Tower.
"Where are the snows of vesteryear?"

Villon, my brother, Maitre Villon,
You did not see
The Tower of Woolworth
In a storm of snow.
You did not see the introspective sign,
Which spires of concrete with a thousand electrical sparks
(Each—the star of a Heloise, a Beatrice, an Alice)
Thrust into the thick of snows,
Among masses of people, rails, automobiles.
You only knew, that eternal is the will
Sweeping away the snows of yesteryear,
Eternal, the memory which remembers them,
Eternal, the hand sowing whiteness in the world.

And so I know,
That eternal is the hand that builds towers,
And eternal, you and I—
The rememberers,
The knowers,
The creators.



Georgia O'Keesse: Radiator Building, Night, New York, 1922