# בילדער פון א פראווינץ דייוע

Impressions of a Journey through the Tomaszow Region in the Year 1890 (the full title of the work in Yiddish) was published the next year in Peretz's miscellany Yidishe bibliotek (Jewish Library). He had been hired by the wealthy industrialist Jan Bloch, a Jewish convert to Christianity, to form part of a research team investigating the condition of Jews in the small towns of Poland. Bloch wanted to gather evidence to disprove anti-Semitic allegations of Jewish parasitism and draft evasion. Peretz was assigned to the area he knew best, around his native city, Zamość, where he had also practiced law for a decade. When he composed these sketches, he was able to draw not only on the materials he had collected for the Warsaw bureau administering the project, but also on childhood memories, on his experiences as a district lawyer, and on local gossip and lore.

When the twenty-two travel impressions appeared, they bore a footnote indicating the author's intention of continuing the series at a later date. No further sketches appeared, however. The series was published in Hebrew with two additional episodes, one of which, "The Pond" (1904), is included here. Since the records of the statistical expedition appear to have been lost, Peretz's reportage remains the most complete account we have of the project.

I. L. Peretz

IMPRESSIONS OF A JOURNEY THROUGH
THE TOMASZOW REGION

## מארעד

ס איז געווען אין סוף פון די נוטע, און אין אנהייב פון די שלעכד טע צייטן, אויפן היטל האבן זיך געוויזן שווארצע כמארעס, נאר עם האט זיך געדאכט, אז דער רוח — דער צייט־נייטט, מיין איך, — וועט זיי לייכט פארטרייבן. זיי וועלן ערגעץ אויסגיסן זייער הארץ אין א מדבר. אין אייראפעס פיין־נעהאלמענעם וויין־נארטן האט דער ביסערער ווארצל שוין געשפאלטן די ערד, ארויסגעשיסט זיינע שטער כעדיסע, שוין פארסמטע שפיצלעך, נאר אט, אט, טראכט מען, דערועען עס די נערטנער און רייסן עס אויס מיטן ווארצל... עס האט זיך געראכט, אז דאס ניינצנטע יארהונדערט האט זיך אויף דער עלטער נאר אביסל פארסילט, אביסל היץ נעקרינן! עס זאל זיך פון דעם מאכן א שווערע קרענס, א שינעון, — ד ם האט זיך קיינער נישט נעריכט...

ווי וויים איז פון אונרו געווען דעמשלט שמעריקען נישט איין יידר
האָט נעקלערט, ווי אזוי עם שטיים דאָרט א שיסל נריק, אדער — צו

טראָנט מען דאָרט די יארטולשעס אויף די פיס. פון ארץ־ישראל־אתרונים

האָט מען אזוי זעלטן נעהערט, ווי פון באראַן הירש צי פון "הנדיב הירוע"...

פסיכאָלאָניע האַלט נישט אזוי וויים. דער וועלטס נשמה ווערט ראפטוס

פויצישר דער ווערט ראפטוס — און נישט נאר זי סעו שכ

פינצטער, דער גוף קרינט א מין קאנווולסיע — און נישט נאר זי קען עם פארויסוען, נאר אפילו ווען עם איז שוין נעשען, איז זיך שווער צד נלייכן... איז עם נישט צו פארשטיין...

אומרואים דאָך איז מען שוין געווען. עם האָבן זיך געשים פון אלע זייטן בלבולים איכער כלבולים.

צווישן אַנדערע זאכן איז נעבליבן, אז מען דארף זיך באַקענען מימן געוויינלעכן וואָכעדיקן יידישן לעבן; זען, וואָס עס מום זיך אין די קלייד נע שסעטלעך; אויף וואָס מען האָפט, פון וואָס מען לעכם, וואָס מען טוט... וואָס עס זאָנט דאָס פּאָלק!

#### PROLOGUE

It was toward the end of the good times and the beginning of the bad times. The sky was blackening with clouds. The wind, or spirit—the Zeitgeist—did not, as might be expected, dispel the clouds with ease, to pour out their hearts over some distant wilderness. In Europe's carefully tended vineyard the gardeners paid no heed while a poisonous growth took root, cracked the earth, and sent forth its thorns. The nineteenth century in its old age appeared to have caught cold and to be running a slight fever. Nobody could imagine that this marked the onset of a grave illness, a madness.

For us, then, how far away America was! Hardly a Jew even bothered to wonder how a bowl of porridge could stand right side up there, or whether the people there wore their skullcaps on their feet. European Jews were all but unaware of the two barons who dreamt of establishing Jewish colonies, de Rothschild in Palestine and de Hirsch in the New World.

Psychology predicts less exactly than astronomy. Nobody foresaw that the world's soul would grow dark and its body convulsed. Even afterward few could believe what had happened. None could understand it.

In fact, people had long been uneasy, as sinister rumors multiplied on every side.

None of this detracted from the need to get to know ordinary, everyday Jewish life—to see what was going on in the shtetls. What did people hope for? How did they make a living? What did they do, how did they behave? What were the folk saying?

## אביםחון

יין ערשטער אריינפאר איז נעווען טישאוועץ. איך חאב מיך אפגעשטעלט כיי סיינעם א באקאנטן, ר' ברוך. ער האט נעשיקט נאכן שמש און עטלעכע באלעבאטים. ווארטנדיק אויף זיי, כין איך נעשטאנען כיים מענעטער און באטראכט דעם טארק.

רער כשרק איז ש גרויסער פירדעק. שרום, אויף שלע פיר זייטן. שטייען פארשווארצמע איינגעכוינענע, געבוימע הייזער, מייל מים שמרוי, מערסמנמיילם מים שינדלען נעדעקם.

סאמע איינציקע שטאָקן, מיט ברייטע פּאָדשעניעס אויף פוילע פארגעלטע באלקנס. ארויסגערוקט פון פּאָדשעניע שטייען, נישט ווייט איינס פוגעם אנדערן, "פּשעקופּקעס" איבער מולטערס מיט ביינל, ברויט, איינס פוגעם אנדערן, "פאעקופּקעס" איבער איבער, באָבעס און פארשידן אויבס. צווישן די ווייבער איז א שטארק גערודער! איך האָב אויף זיי, זעט אויס, א שטארקן איינדרוק נעמאכט.

האָכ דיר א שווארץ יאָר, — שרייט איינע, — טייט נישט טיט די פינגער, ער זעט דאָך!

- האלם ס'מויל!

די ווייבער ווייםן שוין, אז איך בין נעסומען פארשרייבן; איינע

נים איבער דער אנדערער דעם סוד אזוי שטיל, אז איך הער אין שטוב.

מען ואָנט: "דאָס איז ער טאסע", "פאָרט נום, אַז די אַרעמע שאָף
האָבן פאסטעכער, וואָס האָבן זיי אין זינען"; פונדעסטווענן, "אַז יענער"
פאסטער וועט נישט העלפן, איז — בלאָטע!". איינע סען דערווייל נישט
פארשטיין, "יענער פאסטער זאָל דארפן אזוינע שלוחים"... דאָס איז א
ווונס אויף מיין געשוירן בערדל און סורצע סליירער. אן אנרערע איז
ליבעראלער און פארופט זיך אויף א רופא: "הלמאי א רופא, זאָגט זי,
איז אויך כל־בו, און פונדעסטווענן..." (ל

דאָס איז עפּעס אנדערש, א יחיד, אָבער אווי, ווייניס נומע יידן?...
זאָלן זיי בעסער, פיינט אן אנדערע, אריינשיסן א פּאָר חונדערט
רובל; איך בין זיי פוחל דאָס שרייבן, זאָל פיין זון ני ש פ זיין סיין
יערנעראל!

ויצנדיק ביים טיש, בין איך נעווען א רואת ואינו נראה: פון נאם האָם מען מיך נישט נעוען, נאָר איך האָב געוען א האלכן מארק. דערווייל האָם מיון "באלעבאָם" אָפּגעדאוונם, אָפּגעליינם טלית און תפילין, נענר מען אביסל בראָנפן און נעמרונקען צו מיר לחיים.

- לחיים טובים ולשלום! - ענטפער איך.

נאָם ואָל געבן בעסערע צייטן, עם ואָל זיין פרנסה. --

ווי מהנא בין איך מיין באלעבאָם, אים פעלם נישט מער נאָר פּרנסת. ער ניס־צו מיט נדלות:

און עם וועט מוזן זיין פרנסת, עם איז דא א נאָט אויף — רער וועלט, נוטע יידן וועלן אויך נישט שוויינן...

איך האק אים איבער, און פרענ, מאר וואס אין זיינע איינענע נעד שעפטפן, כאָטש ער האָט בטחון, כאָטש ער ווייסט נאנץ נום, או מאן דיהיב חיי יהיב מזונא" (דער וואָס ניט לעבן, דער ניט עסן), פונדעסמועגן טוט ער זיינס, און האגדלט, און שלאָפט נישט נאַנצע נעכט, און סלערט שלץ: מאָרנן, שפעטער, אויפס־יאָר... קוים האָט א ייר חתונה, סלערט עד שוין אויף חתונה־סליידער פאר אייניסלעך. און או עס קומט צום כ ל ל ישראל, אין דער במחון שוין אזוי נרויס, או עס אין שוין איבערים צו מון די האנט אין קאלט וואסער אריין.

עם איז, מאכט ער, נאָר פּשוט: כל־ישראל איז שוין דעם רבונו של עולמם זאַר, און ער האָט זיינס אין זין... און, כביכול, עם זאָל ויין שכחה פאר זיין כסא־הכבוד, איז דאָ אזוינע, וואָס דערמאנען... און, וויי־ מער דאָס איינענע... ווי לאנג קען עם נערויערן? עם מוז דאָך אן עס נער נאָרער כלו־חייב, אָרער כלו זכאי... דאָס איז נישט פּרנסה!

In Tishevitz, the first stop in my travels, I boarded with my acquaintance Reb Baruch. He invited the synagogue beadle and a few of the more solid citizens to come and meet me. Waiting, I stood at the window and contemplated the marketplace.

It was a large square, hemmed in by grimy, rickety houses, some roofed with thatch but most with shingles, none more than one story high, and each with a wide porch over rotting, discolared piles. Jewish market women stood next to each other, their backs to the porches, and hovered over trays of bagels, bread, peas, beans, and fruit.

"Bad luck to you!" one cries out.

"Don't point your finger at him," another says. "He's looking."

"Shut up!" she is told.

They do not lower their voices as they tell each other that I have come to record things. I can hear them quite well.

A woman says, "That's the one!"

Another says, "Isn't it nice that we poor sheep have shepherds to care about us! But if the Shepherd above doesn't want to help, nothing will help."

A third woman is puzzled: "Can the Shepherd above really need helpers like him?" She is hinting at my trimmed beard and untraditional dress.

More broad-minded, a fourth cites doctors. "Doctors aren't proper Jews," she says, "but still and all . . ."

"That's a different case entirely. A doctor is a private individual. For something communal like this, couldn't they have found a Good Jew?"<sup>2</sup>

Still another opinion is voiced: "Who needs records about us? They should have sent us a couple of hundred rubles instead. Just don't register my son, and see if I care when he doesn't become a commander in chief."

At the table where I sit I can see through the window without being seen.

My host has finished his morning prayers, removed his prayer shawl and phylacteries, and drunk my health in a bit of liquor.

"Peace and good health," I answer him.

"May God send better times, so people can make a living."

How I envy him! His only need is to make a living.

He adds, very sure of himself: "It will have to come, people will

have to be able to make a living! There's a God in the world. If necessary, those of our devout who excel in prayer will know how to remind Him."

I interrupt. With Reb Baruch's faith and trust, he knows that He who gives life also sustains life. Why then, I ask, is he in his own affairs so sleeplessly busy and anxious, always worrying about tomorrow, next month, next year? No sooner is a Jew finished with his wedding than he starts worrying about the clothes his grand-children will wear at their weddings. Yet when it comes to the concerns of the People of Israel as a whole, the average Jew has such faith and trust that he thinks he need not bestir himself personally in the slightest.

"It's simple," Reb Baruch explains. "The People of Israel as a whole—that's the Sovereign of the Universe's concern; He bears His own in mind. If such a thing were imaginable, if forgetfulness were possible at the Throne of Glory, there are those who know how to remind Him. Besides, how long can Jewish suffering last? The Messiah must come, when we are all either guilty or innocent. But that's not how it is with the affairs of individuals. Making a living is a different proposition."

## נפר ניי!

יך האָכ אייך פארנעסן צו דערציילן, אז דער רב פון שטעטל האָט נישט נעוואַלט, נישט סומען צו מיר, נישט מיך אויפנעמען ביי זיך. ער האָט מיר נעשיקט ואָנן, אז עס איז נישט זיין זאך נאָר, אז ער איז א שוואכער, לא־עליכם. אויסערדעם זיצט ער שוין א פאָר וואָכן איבער א הארבע שאלה פון בשר בחלב; און דער עיקר איז, אז ער איז ברונז אויף קהל, ווייל מען וויל אים נישט מומיף זיין צוויי נילדן א וואָך פּרנסה.

נעקומען איז, על־כן, א דריי באלעכאמים מים צוויי שמשים. איך חייב אַן ביי מיין באלעבאָם.

#### 3. JUST GO!

I forgot to tell you that the local rabbi wished neither to visit nor to be visited. He sent a message that my business was none of his, pitiable weakling that he was; that for some time he had been fully occupied with a knotty problem of meat suspected of contact with milk, and, most important, that he was feuding with the official community over its refusal to raise his salary by two gulden a week.

My visitors, therefore, consisted of three householders and two beadles. I start with my host.

שד האם נישם סיין ודיב, און פארענטסקים זין כאלד:

זוי לאנג, שינם איר, איז זי, אונו צו לענגערע ישר, נששר נעווארוף חכלל — אן אלמון; רריי אויסנענעכענע זין, אן ארישנענעכענע מאכטער, צוויי יינגלעך און א סיידל אין דער היים. דערביי כעם ער זיך, איך ואל מארשרייבן, או אלע זין — אויסער דעם ייננסטן, וואס איז ערשט אלם פיר יאָר און ביו ער וועט "שטיין", וועט נאָך משיח קומעו! — או רי רעשט זין האָט יעדער זיין פעלער!

אויסער די עלמערע, בווי אויסנענעבענע, זין, האב איך שוין נעד סענם די נאנצע משפחה. די אויסגענעבענע מאָכמער האָט אין דעם אייד נענעם הויז א געוועלבל מים מיטון, מאבאק, מיי און צוקער, ווי אויך שפייז; דאכט זיך, נאך סמאר און נאפט. איך האָב באלר אינדערפרי כיי איר נעקויםט צוקער. זי איז אלט א יצר 25, ש רשר פנים, ש לשננע, או:־ מערנעבוינענע נאָז, וואָם ציילם איר, ראכם זיך, די פוילע שווארצע ציין אינעם האלב־אָמענעם מויל, אַ פּאָר בלאָנע־בלוי־שווארצע נעפלאצמע ליפן דער מאָטער אויסן אוינ. רי שוועסטער אירע, ש מיידל, איז נאנץ ענ־ לעך צו איר; זי חאָט אָבער "כלח־חן". דאָס פנים איז פרישער, רויטלעכער,

- ווייסער, און אינגאנצן נישט אזוי צעיוירן, נישט אזוי אפגער לאום. אויך זע איך ביידע יינגלעך, שיינע יינגלעך; זיי האבן געמוזם אין רער משמען אריין נעראָטן: רויטע בעסעלעך, חנעווריסע, פארשעמטע איר נעלעך... פול פעדערן אין די נעדרייטע שווארצע לעסלעך... נאר מיאוסע תנועות: זיי הייבן אלע מאל די פלייצעלעך, פארקרימען זיך. זיי מראנן שינעטענע קאפאטקעלעך. ברודיק, נאר נאנץ.

די מומער, אפנים, אין נישם לשנג געשמארבן, נענוג ציים נעווען צו פארכרודיסן; ווייניס — צו צערייסן... היינט — ווער האָט צייט צו זיין די עלמערע שוועסמער האָם פיר סינדער, א מאן א למדן און א גער וועלכל... ראָם "כלח־מיידל" פירט די שענק; דער פאָטער האָט קיין צייט נישם.

. וואָס איז אייער נעשעםט פרענ איך אים. —

- פראצענט ...
  - ליכווע? -
- ליכווע ? ... עם ...
- נלייך אוויף מען האם וויינים מים אונדו צו מון...

- ווייסט איר וואָס, מאכט ער, — נאַט אייך אוועק אלע סיינע שמשמעם — וועקסלען, שקמן, שלץ מאר 25 פראצענט. נאר צאלם מיר אוים כאר! איך לייג אוועס נישט נאר די ליכווע, אפילו די שענק! איך וואלם ב א ד י י אוועסגעפארן סיין ארץ־ישראל... אבי געלמ! אפשר ווילם איר, נאט אייך א חרם־סוויטל; איר מיינט, אז מיר האלטן זיך אין דער ליכווע... זי האלט אונדז. מען צאלט נישט, וואקסט דער חוב. וואס מער דער חוב וואססט, ווייניקער ווערט איז ער, מער קבצן ווער איך...

םארן ארויסניין ווייטער פארשרייכן, האָב איך נאָך ביינעוווינט א סליינע סצענע. בשעת ווען איך האָב צונויפנעסליבן מיינע כלים, פאפיר, בליישטיפט, פאפיראָסן, האָט ר' ברוך דערווייל אָנגעשטירט פאר די קינ־ דער, אין חדר אריין מיטצונעמען, צוויי שטיסלעך ברוים מים פוטער, מים א צולאנ א שציפיארעק.

- נאר ניימס! - מאכם ער; - ער וויל זיי נישם האבן אין שענק. דער סלענערער יתום איז אָכער נישט צופרידן. ער הייכט אויף די פליי־ צעלעך און פארקרימט זיך צום וויינען. ער שעמט זיך אביסל פאר טיר,

ווארט איך ואָל ארויסניין; ער סאָן זיך אָבער נישט דערווארטן, און לאָזט שרוים א נעוויין:

. נאָך שציםיאָרעק, — וויל ער.

די משמע פלענם מיר נעכן צוויי! --

די שוועסמער איז צונעלאָפן צו דער שאנק, זי האָם ארויסנעכאַפּט און נענעכן אים נאָך שציםיאָרעק.

ביי, — מאכט זי אויך, — נאר א סך ווייכער. אין די ווערמער —

חאם דער מומערם קול געקלונגעו. -

He has no wife, he tells me, adding, without being asked and as if to apologize, "I wouldn't want you to think that it's been very long since she passed away.

In short: widower; two married sons, one married daughter, two boys and a girl at home. Without a pause he asks me to record that except for his youngest, barely four years old-the Messiah will probably make his appearance before the boy is old enough to be conscripted—all his sons are in one way or another unfit for military service.

Apart from the married sons, I have been able to meet the whole family. The married daughter has a little shop in her own house where she sells tobacco, tea, and sugar-food too-as well as grease and fuel oil, I think. Early that morning I had bought some sugar from her. She's about twenty-five, with a face like this: a long, hooked nose that seems to be counting the decayed, black teeth in her half-open mouth; a pair of bluish-grayish, cracked lips-the very image of her father. Her little sister would look like her if not for the greater attractiveness of youth: fresher, rosier face; whiter teeth altogether, less drawn and worn. I see the two boys too, good-looking boys; they must have taken after their mother: red cheeks, appealing, bashful eyes, curly black locks. But their bearing is unattractive, with their constant shrugging and grimacing.

Obviously, their mother has been dead just long enough for their little coats to get dirty but not torn. Now that she is gone, who has time for the boys? Their older sister has four children of her own and a husband who passes his time in sacred study, besides her little shop. Her younger sister is in charge of their father's tavern, and he has no time to spare.

"What business are you in?" I ask him.

"Percentage."

"'Percentage'? You mean moneylending."

"If that's what you want to call it."

"You know what the Gentiles call it-Jewish usury."

"You want to know something?" he says. "Here! You can have all my trash-notes, deeds, the lot. You can have it all for 25 percent of face value. Just pay cash! I'll throw in the tavern too! I would much rather go off to the Land of Israel, if only I had the money. If you want one, I'll even let you have an assurance that you will be absolved from excommunication. You think we live on moneylending? It lives on us. Debtors don't pay, so their debt grows. The more it grows, the less it's worth, and the more of a pauper I become. It's the truth!"

Before leaving to do some more writing, I witnessed a little scene. While I was gathering my things together—paper, pencil, cigarettes— Reb Baruch was buttering two slices of bread for the boys to take to school, with a scallion in the bargain.

'Now go!" says he, not wanting them in the tavern. The smaller orphan, dissatisfied, hunches his shoulders and screws up his face, preparing to cry. A bit ashamed in my presence, he tries, unsuccessfully, to hold back his tears. "Another scallion!" he sobs. "Mother used to give me two.'

His sister hurries to the bin, seizes another scallion, and gives it

"Now go!" she says too, only much more softly. The voice uttering the words was her mother's.

## וואם דארף א יידענע ?

יר נייען פון הויז צו הויז, פון נוטער איינס אן. איך וויים שליין, ווו יידן און ווו נישמדיידן וווינען, איך סוס נאר אין מענצר מער אריין. פארנעלמע פענצמער איז א סימן פון "אתח בהרתנו", בפרט נאך אויסגעהאקמע שויכן, פארטרעטענע מים קישעלעך און זעק... מאר דאַס — כלומען־טעם און פאָרהאַנגען זענען סימנים מובהקים, או דא וווינט שוין אווינער, וואס תאם נישט אוא פראות אויםן דלות ווי יענע...

עם מרעפן זיך אויסנאמען... אם וווינם נישם א ייד, נאר א שמארקער שיכור... און פארקערם, — בלומען און פארהענגלעך, נאר דא לייענם מען שוין די "הצפירה".

#### WHAT DOES A JEWISH WOMAN NEED?

We proceed from house to house, starting from Number 1. I do not need to be told where Jews and where non-Jews live. All I have to do is to look at the windows. Unwashed windows are a sign of the Chosen People, especially where gaps left by missing panes have been filled by pillows or sacking. On the other hand, flowerpots and curtains suggest strongly that the inhabitants don't have the same inherited right to poverty.

There are exceptions. Here lives not a Jew but a drunk. There, contrariwise, flowers and little curtains, but people who read the Hebrew journal of the Enlighteners, Hatsefira.

רעם ערנסטן איינדרוק מאכם אויף סיר א נדנים, א מילצערן משונם מפים. עם אין נרעסער, נער שומארצער און ברודיסאל מער אפן מיישר. זיי מאצישם חשם עיך שטשים שריעארושבוים, און שופם שרוכפער אויים ויינם נלייכן - אויך שן אלפת, שוארשת ושוכת, - אויף אן אלפע, אויסנער דארטע, איתנעבוינענע, צימערדיקע יידענע, וואס דיננם ויך סים איד סונה - א צעשויבערטע נעלע דינסטישויד - איבער א צולאג צו א שונם

דער שמש ווייזט מיר אויף דער שלמער: ראָם איז "די באלעכאָסמע סון הויז". איך האָב סיך פארווונדערט; די יידענע איז צו אָרעם פאר שוש חויו.

- דאָם חויז, -- דערקלערט דער שמש, -- איז אייננטלעך נישמ איר. זי חאָם נאָר א זעקסטל "ראָזשיוואָמשע", אן אלמנה איז זי... נאָר די יורשים, אירע סינדער, וווינען נישם חי, -- חייםם זי בשלעבאם.
  - וויםל מאכם דאם חויוף
    - נארנישם
    - ווערם איז עם?
  - א פופצן הונדערם רובל.
    - און מאכם נארנישמ? עם שמיים ליידיק.

עם קומען מיר אויף די נעדאנקען "יענע בחורים"... מן־הסתם וושרמט מען דא צינל אָדער קשרטאָפל.

- ניין, ואָנט דער שמש און שמייכלט. מאראן אווי א נ דערע צוויי הייזער, וואָס מען וועם מוזן צעלייגן; דאָ איז עפעם אנדערש: אין דעם הויז, פארשטיים איר, האָט נעוווינט אמאָל צ דאַסטאָר; איז ער נעשטאָרכן, און ישוין, שטיים ליידיק ס'הויו!
  - וואָם איז, אויף א זאראושליווע קראנקיים?
    - חס־ושלום!
    - וואם דעוף --
  - עם האָט פשום נישם ווער צו וווינען; ווער זאָל וווינען?
    - ווי הייסט, ווער?
- טאקע ווער? ביי אונדו האם יעדערער כמעם זיין נחלה. ווער עם דינגם שוין א דירה, וויל נישט סיין באזונדערע שטוב צו פארהייצן. ביי אונרו איז אַ מאָדע, אַ קאָמאָרניק (לאָקאַמאָר) צאָלט עמלעכע רובל אַ יאָר פאר אן עק שטוב מים באהייצוננ. ווער דארף אזוינע נרויסע שטיבער?
  - נאָך וואָם האָט מען נעשמעלם אוא הויוף --
  - בש, שמשל! היינט רשרף מען נישט...
    - נעכער! -
- וואָס פאר א נעבעך? זי האָט א שמעל מיט זאלץ, פארדינט עס־ לעכע רובל א וואָך, פון דעם צאָלט זי אָפּ 28 רובל א יאָר פּאָדאַטעק פון . הויז. פון דעם רעשט לעבט זי... וואָס דארף א יידענע? וואָס פעלט איר? תכריכים האם זי שוין ...

איך האָב נאָכאמאָל א סוס נעמון אויף דער אלמימשסער, און עם האָם זיך מיר שוין געראכם, אז עם פעלם איר באמת נאָרנישם. איר נער רונצלמע הוים האָט מיר אפילו צונעשמייכלמ: וואָס רארף א יידענע?

## נומער

יך בין נענאננען פון הויז צו הויז לוים נומער, מים א צעמל אין דער האנט. פון נומער 41 האָט מיך דאָך דער שמש נע־ מירם צו 43.



- און 442 פרענ איך.
- אָט! ווייזט ער מיר אויף א שמיק חורכה אין א שמאל געסל צווישן איין־ און דרייאונפערציק.
  - אייננעםאלעוף -
  - אייננעליינט, . ענמפערם דער שמש.
    - פאר וואָס?
    - איכער א פייער־מויער. —
- איך האב נישם פארשטאנען, וואס ער מיינם. מיר זענען ביידע נעווען מיר נייעוריק, און מיר חשבן זיך נעועצט
- אויף א באנק אין פּאָרשעניע. רער שמש פארציילט:
- מארשטיים איר, על-פי דיניהם, אויב איין נעבוים חויז איז נישם נענוג וויים אָפּגעטרעטן פון צווייטן, מוז מען אָפּטיילן די דעכער מים פייער־מויערן. ווי וויים דער מהלך דארף זיין, וויים איך נישמ; משפטים כל ידעום, ראכט זיך, מער ווי ד' אמות. א פייער־מויער איז כיי זיי א סגולה פאר א שריפח... נו, ראס הייזל האם אכער נעשמעלם א קבצן גרול, ירוחם איוואנהאווסער, א מלמד, האם ער נישם נעסאנם מאכן סיין פייער־מויער.
- וועם אוין נאנץ בויען, פראוודע, איז נעווען אָן א יסוד. רערנאָך, וועם איר הערן, איז דערסי: געווארן א דין־תורה. כיי דעם דין־תורה האט, עליה־השלום, זיין וייב סלכה, רערציילט דברים כהויתן, ווי דער סדר עולם איז, אָנגעהויכן מששת ימי בראשית, און אזוי אָט איז נעווען די מעשה:

The worst impression is made by a peculiar wooden house. It is not only larger than the others but also darker and dirtier. The front of it, strongly tilted forward, looks down on a correspondingly darkened old ruin-namely, a wizened, stooped, unsteady old Jewish woman busy haggling with a customer. Her customer is a sallow, unkempt maidservant, and the subject of their dispute is whether she is entitled to a little extra on her purchased pound of salt.

The beadle points the old woman out to me and says, "The house belongs to her." That surprises me, I tell him, because she seems

too poor to own such a house.

In actual fact," the beadle explains, "the house isn't really hers. She owns only a sixth of it. She's a widow. Her children are the heirs, but they don't live here, so they think of her as the owner."

"How much income does the house produce?"

"No income."

"How much is it worth?"

"About fifteen hundred rubles."

"And it produces no income?"

"It's unoccupied."

I let him know I suspect the house is used for monkey business.

"No, not that house," the beadle says, smiling. "There are two other houses of that sort and they'll have to close them down

eventually, but this is something different. You see, a doctor once lived in this house. Then he died, so it's unoccupied."

"Why? Did he die of a contagious disease?"

"God forbid!"

"So why doesn't anyone live there?"

"It's simply that no one would want to live there."

"What do you mean?"

"I mean that hereabouts practically everybody has his own property. Anybody who does need to rent a place to live in doesn't want the expense of having to heat an entire house. The way we do things here is that a tenant pays a few rubles a year for heat in his corner of the house. Who needs such large houses?"

"Then why did they build one like this?"

"Ah! That was in the old days. Nowadays it isn't needed."

"Poor woman!"

"Why 'poor woman'? She has her salt stand. She makes a few rubles a week, her real-estate tax is twenty-eight rubles a year, and she lives on what's left. What does a Jewish woman need? What does this one lack? Her shroud? She has hers ready."

I looked again at the little old woman, and to me too it had begun to seem that in fact there was nothing she lacked. Her wrinkled skin even smiled at me: what does a Jewish woman need?

#### NUMBER 42

Notebook in hand, I proceed from house to house in the order of their numbers. From Number 41, though, the beadle leads me to 43

"How about 42?" I ask.

"There!" he says, pointing to something ruinous in a narrow lane between 41 and 43.

"Did it fall down?"

"It was pulled down," answers the beadle.

"Why?"

"On account of a fire wall."

Walking had tired us, so we sat down on a nearby bench. The beadle resumed, his Yiddish teeming as ever with Hebraisms: According to the Gentiles' law, you see, if a house hasn't been built far enough away from the one next to it, the two roofs have to be separated by fire walls. How great the distance must be, I don't

-as the psalm says, 'Of such ordinances they know nothing'4but I think it has to be more than the Talmud's proverbial four cubits. For Gentiles a fire wall is a sovereign remedy for incendiary peril. But that hovel was built by Jeroham Ivankhovker, a mere children's teacher and a man eminent for poverty, and of course he couldn't put up a fire wall.

"To tell the truth, there was no basis in the first place for his decision to build. You'll hear how afterward the whole thing developed into a suit according to Jewish law. During the trial his wife, Malke, may she rest in peace, recounted everything that had happened-starting, as is the way of the world, with the Six Days of Creation. And this is what it was all about:

מלבת חשם מים אין מענרלען נישם ננדקום ש ישר פתנצן, זי אין במכל א מארביסשנע יידענע נשזען. נישם איסגאושים האל עם דין: א הייכע, א דארע, א שווארצע מים א שפיציסע נקא ווי א האסן. ועלמן, או עם איז איר ארוים א חארע מים א שפיציסע נקא ווי א האסן. ועלמן, או עם איז איר ארוים א חארע מון מריל, כאמש פון שרנמת — א בשער פופקא! אוז מען האם נישט נעדארםט! פון אירם א ספא איז אויך שוין סיל געווארן אין הארץ. אלע פשעסופסעם האבן נעצימערט מאר איר אימת מוות; זי האט שוין אוא אוינ נעהאט. מארשטיים זיך, אז ירוחם, האט זיך מחיה נעווען מים איר שווינן; ער פלענט צו איר אויך קיין ווארט נישט רעדן. אזוי שטילערהיים, זענען זיי ראך נעבענמשט נעווארן מים צוויי בנים און דריי מיידלעך.

רעד רער יצר־הרע — א כאלעכאס צו ווערן, האט זיי ביידע רעד רעוודים געמאכט. דער שמועס איו אזוי געגאנגען:

-מלכה! - זי ענטפערט נישם.

ירוחם שטעלט זיך אבער אויף און נים א נעשריי:

מלכה! איך וויל שמעלן א הויז! -

מלכה האט שוין נישט אויסגעהאלטן, און אויפגעהויכן איין אוינ און געעפנט דאס מויל. "איך האב געמיינט — פארציולט וי — ער איז משונע געווארן!"

און א שנעון איז עם כאמת נעווען. ער האָט נעהאט בירושה פון איין עלמערויידן ראָס שמיסל פלאץ, ראָס שמאלע, וואָס איר האָט נעוען, איין עלמערויידן ראָס שמיסל פלאץ, ראָס שמאלע, וואָס איר האָט נעוען, און — סיין פחות משוה פרומה נעלט. דעם ווייבם פּאָר משוועסעס, וועל־כע מען האָט דערנאָך פארסויפט פאר דריי־מאָל ח"י זהוכים, פלענן ויין פארועצט א נאנץ יאָר; אויסער שבת ויום־מוכ, ווען ירוחם האָט זי ארויס־נענומען אויף א חרם־סווימל.

אז דער יצר־הרע נעמט זיך אָכער צו הילף דעם כוח הדמיון, איז "מי יעמור"! "מוים שטעלט ער אויף א הויז, איז ער פארוארנט מיט אלעם נוטן.

א במוח וועט ער זיין, וועט ער זיך בארנן אויף א ציג און האָבן די מחיה אין דער היים. איין שטוב וועט ער פארדינגען אויף א שענס. און, אז גאָט, ב"ה, וועם העלפן, וועט זי אליין זיין שענסערן. און דער עיסר — די סינ־ ב"ה, וועם העלפן, וועט זי אליין זיין שענסערן. און דער שיפה אריין, דער פארזאָרנט! די יינגלעך וועט ער מיי ווי סיי שיסן אין א ישיבח אריין, דער מארזאָרנט! די יינגלעך וועט ער מיי ווי סיי שיסן אין א ישיבח אריין, דער מיידלעך וועט ער געבן א שטר חצי וכר אויף דער נחלה, און — אן עק!

אי מיט וואס מען וועט בויען? אויף דעם האט ער נעהאט א נרייטן השבון:

איך בין — זאָנט ער — פלפד, און דו — פשעסופּסע, האָב'פיר — דאָך צוויי פרנסות; פון איין פרנסה וועל'פיר לעבן און פון דער צווייטער — בויען.

ואס רעדסטו, משונע — ענטפערט מלכה — מיט ביידע פרנסות – סומען מיר נישט אוים...

אזוי ווי מען נעמט זיך פאָר — זאָנט ער — אזוי העלפט נאָם, ב״ח. א והא ראיח — מאכט ער — אָט זע! נוח מלמר, אונדזער שכן, האָפּב א קראנק ווייב, וואָס פארדינט נישט א דרייער, און ז ע ס ס סינדעולעך — זאָלן נעזונט און שטארק זיין — און לעבט ראָך פון מלמדות אליין.

וואָם רעדסטו, ער איז א נרויסער מלמד, מאמע נבירישע קינדער.

— פארוואָם, מיינסטו, איז אווי? וואָם איז? ער סען בעסער לערנען

מאר מיר? אוודאי און אוודאי נישט, נאָר אז נאָט ב״ה זעם, אז ער האָט

ניש מער ווי א יי ן פרנסה ניט ער אים און איר די שמע. און, א והאָד

ראיה? זע ווייטער! די שווארצע ברכה! אן אלמנה, אויך מיט פינף קינדער,

און איז נאָר א פּשוֹקופּקע אליין...

וואס רעדסטו, פארוקט ביסטו? יענע, הלוואי אויף מיר געואנט,
האָט א הון רב שטעקן אין עסק. אוודאי א רובל דרייסיק...

נישט דאָס אָבער איז דער עיסר, — ניט ער איר צו פארשטיין, — דער עיסר איז, אז איר סען אריינסוטען די ברכח נאָר אין די עפּל! דער "רכונו של עולם" פירט די וועלט על פי דרך הטבע!

אויך רערט ער איר איין, אז מען קען אַפּשבּבָּרן פון א סך זאכן... מע'קען זיך באַניין...

און עם איז אזוי נעכליכן. ירוחם האט זיך אפגעזאנט פון טאכאק־ שמעקן, ראָס נאנצע הויז־נעזונט — פון זויער־סילך כפרט און פון וויער משערע ככלל, און מען האָט נעבויט!

נעבוים האָם מען יאָרנלאנג, נאָר אז עס איז געקומען צו דעך פּייער־
מויער, איז מלכה געשטאנען אָן סחורה, ירוחם האָם שוין קיין כוח נישט
געהאט צו לעבן, דער עלטסטער זון האָם זיך געלאַזם אויף דער מדינח, דאָס
ייננסטע איז געשטאָרבן, און דאָ פעלט גאָך א מטמון — א רובל 40 אויף
א פייער־מויער.

נו, וואָס זאָל מען מון? מען האָט נעמאַכט רעם כותב אין נמינע אין רער יד אריין, און — אריינגעצוינן זיך אָן אַ פּייער־סויער! For about fifteen years Malke hadn't talked to her husband. She was a woman with a stubborn, cunning nature, though I shouldn't say so; tall, skinny, dark, with a nose as pointy as a pickax. She hardly ever talked about anything but Making a Living—there was a market woman for you! Not that she needed to talk! Her look was enough to chill your heart and to make the other market women shiver with mortal fear—that was the kind of eye she had. It isn't hard to understand why her silence gave so much pleasure to Jeroham. And neither did he ever speak a word to her. Still, their not speaking to each other didn't keep them from being blessed with two male sons and three girls.

"But the lustful passion to become householders made both of

them talkative. The conversation went like this:

"'Malke!' She doesn't answer.

"'Malke?' She remains silent. He 'Malkes,' and she doesn't budge.
"Then Jeroham stands up and lets out a yell: 'Malke! I want to build a house!'

"Malke couldn't stand it anymore. She raised an eye and opened her mouth. 'I thought,' she said afterward, 'that he had gone mad!'

"And indeed it was madness. From a great-grandfather he had inherited that narrow little plot of ground you saw, and in money not even a cent. Later, when his wife's so-called jewelry—junk, really—had to be sold, it didn't realize any more than three times eighteen gulden. Anyway, it used to be with the pawnbroker all year long, except that for Sabbaths and holy days Jeroham would retrieve it by signing a note making him liable to excommunication for failure to return the pawn.

"But as the psalm says, 'O Lord, who could stand' when lust enlists the aid of fantasy?<sup>5</sup> He was convinced that all he had to do was put up the house and he would have everything he needed. His credit

would be good, so he would be able to borrow enough to buy a goat and have food in the house. He would rent out one room for a store or, God willing, his wife would be the storekeeper. Above all, the children would be provided for! The boys would in any event be sent to a yeshiva, he would give each of the girls half of a male's share in the estate, and that would be the end of it!

"And the wherewithal for building the house? He had that figured

out

"'I,' says he to her, 'am a teacher and you are a peddler, so we have two incomes. We'll live on one income and build with the other.'

"'What are you saying, you crazy man?' Malke says to him. 'Even

with two incomes we don't have enough to live on."

"'God helps those who help themselves,' he tells her. 'Just look at our neighbor Noah the Teacher. His wife is sick, so she doesn't earn anything; and they have six little children, may they live and be well. Yet the whole family is able to live on the income from his tuition fees alone.'

"'What are you talking about? He's a very good teacher, so his

pupils are rich as rich can be.'

"'And why do you suppose that is?' says he. 'Do you think he's a better scholar than I am? Of course not. But when God sees that Noah has only the one income, He gives him that in abundance. Do you want another proof? Look at Black Berakhah—a widow, with five children, like us, and she is only a peddler.'

"'What are you talking about? Are you insane? If only my business

were as good as hers! It must be worth thirty rubles."

"'That isn't what's important,' he explains to her. 'What's important is that Berakhah means "blessing" and for her the blessing can come only by way of her apples. The Sovereign of the Universe governs the world by the laws of nature!'

"He also persuades her that they will be able to save money. There

are lots of things they can do without.

"And that's how it was decided. Jeroham went without his snuff and the whole family without such luxuries as sour milk in particular and the evening meal in general. They began to build!

"It took them years. Only by the time they came to the fire wall, Malke had no merchandise left, Jeroham was exhausted, the oldest son had gone off to beg, the youngest child had died, and there was a fortune still to pay out—forty rubles for a fire wall!

"What to do? What they did was to put something into the palm of the town clerk and move in without putting up the fire wall.

"Sings he was a member of the Burial Society, the society sprang

עד האם דיך מים נותה ארייבנעצוינן. א נישאיעיכאן איה עד, האם אים די חברה נעמאמט א חנוכת־הביה. מען וקאם אניימנעטרונקען, אן נוומא, אהדאי א מאס גיר, א חוץ בראנאן און ראושינקעיוויין. עס איז נעווען א שמחה, א נדולה.

נאר די שמחה האט נישט לאנג נערויערט. עפשט א כאלעכאס האט זיך צעקרינט מיט ירוחמט א שכן, מיט נוח מלמר. דער נוח מלמר איו אמאל א ג ר ו י ט ע ר באלעכאט נעווען, א נכיר עצום! א חוץ דער נחלה, כיי וועלכער ער איז נעכליכן, האט ער פארמאנט שיינע עמלעכע מאות; דערצו האט ער נעפירט א מסחר מיט האניס. שפעטער, אז עס איז ביי אונדו געווען דאט מחלוקת איבערן ליטווישן רב, האט מען אים דעם זון נעמסרט (ער דינט עד־חיום מיט א לוננען־פעלער אין פאלס), און ער אליין איז ארייננעסאלן אין א פראצעט מאר אונטערליינן רעם רב. א אליין איז אריינעסאלט נעווען. מיט "אויסואנן" איז מען שוין נעד רציחה איז טאסע דעמאלט נעווען. מיט "אויסואנן" איז מען שוין נעד מאסע רציחחשריק... צי ער ה א ט נעשטעסט דערינען צי ניין, נאר דאס פראצעס און דער זון האבן אים בדיל הדל געמאכט, און ער איז מלמר נעווארן, אלט פריש־נעכאסענער מלמר האט ער ווייניס דרך־ארץ נעהאט מאר באלעבאטים, האט זיך איינער באליידיקט, ארויסנענוטען זיין כן און מרייננענעבן צו ירוחמען אין חדר.

נוחן האָט די מעשה פארראָסן, א "חברח־מאן" איז ער פון לאנג, אין פּאָוויאָט פּלענט ער אָפּלינן טעג און נעכט, אַ מויל מיט אַ פּען האָט ער. נו — איז די מעשה מיט דער פייער־טויער ארויסגעשוומען, און עס איז אַראָפּגעקומען דער סטארשי־סטראזשניק.

נאָר דערווייל האָט נוח חרטה נעהאט! ער אליין האָט זיך נעמיט! טען האָט אָנגעהאָנגען אָן דער דיעלע א מטבע, איז זי צוריס פארזונסען געוואָרן.

עם וואלט שוין ווייטער נום געווען, מאכם זיך אכער א מעשה מים תכלת. אז ירוחם איז א ראדזינער און מוט אן כלויע ציצית, איז נוח א פארכרענטער כעלזער און שריים געוואלם! א ווארט צו א ווארם, די סייער־ מוער איז ווייטער ארוים, עם איז שוין א דיעלע אין סאָנר.

מען האָט נעלאַזט א "וויראָס זאאָטשני", דער סאָנד האָט נעפּסקנט, אז ירוחם זאָל במשך א חודש מאכן א פייער־מויער, און אויב נישט — זאָל מען אים צעליינן דאָס הייזל.

סיין דרייער איז נישם נעווען, אצינד האם שוין נוח סיין חרטה נישם

נעחאט — (ראָס מחלוסת האָט ערשט רעכט נעברענט) — און האָט נישט געוואָלט ענטסערן אַ נוט וואָרט. ירוחם האָט אים נערוסן צום רב; נוח האָט אויסנעפאטשט דעם שמש.

אז מלכה האָם נעזען, אז עם איז כלח כל הקיצין, האָם זי אָנגעכאַפּם נוחן אינמיטן נאס ביים פּאָדסְאָלנער, און נעשלעפּם ווי א הורג אריין צום רב. עם איז אפילו נעווען א פולער מארס מיט בעלוער, נאָר ווער וועט צור ניין צו א יידענע?... "נברא דנשי קטלוהו לית דין ולית דיין" 1) נוחס ווייב איז נאָכנענאננען און נעשאָלטן מיט טויטע קללות, צוניין האָט וי מורא!... ביים רב האָט מלכח פארציילט די מעשה מהחל ועד כלה: וי פארלאנגט, אז נוח זאָל מאכן, אָדער עס זאָל זיין א פייער־מויער, אָדער גדי דיעלע זאַל ווייטער איינגעזונקען ווערן!...

אונדזער רבי'ל האָט נעוווסט, אז וועמען ער וועט דאַ צופּסענען,
וועט דער צווייטער צד חסידים נעמען זיך צו אים, האָט ער זיך אויסגער
דרייט ווי א ייד א למדן. ער סען נישט פּסקנען... נרמא כנזוסין... בע...
מע.... סיין פשרח סען נישט זיין און האָט אָפּגעשיקט די צדדים צו די
רביים.

— נו, "התובע חולך אחרי הנתבע", נוח איז כאשטאנען, ירוחם פאר אין ברירת; און אזוי האָבן זיך ביידע אראָפּגעכאַפּט סִיין בעלו.

איידער ירוחם איז אוועקנעפאָרן, האָט ער איכערנעלאָזט זיינס א שוואָנער א דאָוויערענאָסט, סיט עטלעכע רובל, וואָס ער האָט צוואמענ־ נעבאָרנט (און נעבאָרנט האָט מען אים פאר רחמנות), ער זאָל מאַכן דער־ ווייל אז אפאזיציע.

עם איז אָבער אלץ נענאנגען שלימשלימזל, דער שוואָגער האָט די פּאָר רובל אויפנענעסן, צי, ווי ער זאָגט, פארלוירן... מלכה איז פאר גרוים צרות קראנק נעוואָרן... ביים רבין האָט אפילו ירוחם נעווונען א "פייער־מיט "הוצאות", נאָר צוריקווענס האָט מען ביידע, נוחן מיט ירוח־מען, נעכאַפט אויף דער גרענעץ, און אחיימנעפירט מיטן עטאַפּ.

אז מען האָט ירוחמען נעכרענגט, איז שוין מלכח נעווען אויפן עולם־אמת, און דאָס הייזל — צעווארפן...

for a Dedication of the House. I'm not exaggerating when I tell you that they put away a whole barrel of beer, not to mention the liquor and raisin wine. I tell you, it was one joyous celebration!

"But the joy didn't last. A certain householder got into a fight with Jeroham's neighbor Noah the Teacher. Now this Noah had himself once been one of our more prosperous householders, a very rich man, in fact. Besides what he had inherited, he owned a nice few hundreds of his own, and he bought and sold honey. Then came that dissension in our community about the Lithuanian rabbi. Somebody turned informer against Noah's son—he's still in the army, with a bad lung—and Noah was put on trial for arson against the rabbi.

"It was murder! Talebearing we're used to, but spreading twigs around a house and then setting fire to them—that's truly murderous. Whether or not he did it, together his son and the costs of the trial made Noah as poor as poor can be, so he set up as a teacher. He was too new at the game to have learnt deference to his employers. One of them got insulted, took his scion away from Noah, and entrusted him to Jeroham.

"Noah resented it. He knew sneaky tricks, was at home in the seat of government, and was skilled with tongue and pen. So he made sure that the story about the wall got around, and down came a senior inspector.

"By the time this happened, though, Noah had come to regret what he had done. He bestirred himself, and the weight of a coin or two sank the legal proceedings into oblivion.

"Everything would have stayed fine if not for the controversy about the thread of blue that we are commanded to put in the fringe of the four corners of our garments. I don't need to remind you that the rabbis of the Talmud were themselves no longer sure of the proper dye for that blue and ruled in favor of all the threads being white. Neither do you need me to tell you that the followers of the Rodzin rebbe believe that their master rediscovered the secret of the genuine blue, and make their fringes accordingly.

"Well, Jeroham was a Rodzin Hasid. Noah wasn't. He was a fervent Belz Hasid, and therefore abominated Jeroham's Rodzin blue. One word led to another, the fire wall surfaced again, and the proceedings were reinstituted. In a judgment by default Jeroham was given a month to build the wall, failing which the house would be torn

or anything. Jeroham summoned him before the rabbi, but Noah kicked out the beadle bearing the summons.

"When Malke saw that all was lost, she grabbed Noah right in the middle of the street and dragged her prey to the rabbi's. The marketplace was full of Belz Hasidim, but who would want to start up with such a woman? As the Talmud says, 'There is no justice for a man killed by women.' Noah's wife went along with them, hurling deadly curses at Malke. She too was afraid to come near.

"In the rabbi's house Malke told the whole story from beginning to end and insisted that Noah should either have the wall built himself or have the court proceedings sink from sight again.

"Our fine little rabbi knew that no matter how he ruled, one or the other group of Hasidim would have it in for him. Like the learned Jew he was, he knew how to squirm out of his fix by matching 'on the one hand' with 'on the other hand'—proximate cause of damage versus remote cause, and so on, blah-blah. Neither side would agree to compromise, so he commended them to their respective rebbes.

"'The defendant's court has jurisdiction'—that is the legal principle. Noah stood firm, Jeroham had no choice, and off they went to Belz

"Before leaving, Jeroham gave his power of attorney to his brotherin-law, together with the few rubles he had been able to borrow from compassionate lenders, and asked him to use the money to appeal the court's ruling.

"Everything afterward was a disaster. Maybe the brother-in-law used the money for himself or maybe, as he claimed, he lost it. Malke was first heartsick and then fatally sick. Noah's own rebbe in Belz found for his opponent, Jeroham, and awarded him the cost of constructing the fire wall plus the expense of litigation, but even that didn't help. On the way back from the Austrian kaiser's Belz to the Russian tsar's Tishevitz the two of them, Noah and Jeroham—both without passports, of course—were nabbed at the border and brought home in the prisoners' van. By the time Jeroham returned, Malke had passed on to the World of Truth and the house had been torn down."

ון מיינט נישט, אז אין מישעוויץ עפט זיך די וועלטל עם איז דש משכיל אויך. און אן אמתער משכיל, א מארצייטישער. צ מענמש אין די מימעלע יארן, נישט שטודירם, נישט נעלעון, אן ביכער, אן צייטונגען אפילו, מיט איין ווארם, א משכיל פון דער לומם, ער נאלט זיך נישט די בארד; אין טישעוויץ איז מען יוצא מיט אונמערשערן, נאר מען זאנט, אז "ער איז מסלסל כשערו אפילו עשרת ימי תשובה"! דיימש נייט ער אויך נישט, דער פעלדשער אין טישעוויץ נייט אויך נישט דיימש, איז אויך א ייד אין א לאנגער קאפאטע מיט פאות! אוגדוער משכיל איז יוצא מיט שמיוול־פוצן, און א שווארץ סטענ־ עלע אויםן האלדו. ער האט שיריים פון פאות, מאר דאס מראנט ער א קאנטיק קאשקעמל. "בראסטע" (זאנט מען) וישמן ישורן ויבעמ; "עס נייט קאנט יוער שווויל, א שארף נעוועלב; איננאנצן, אימשטינט נעואנט, דריי קינרעלעך, וואס פעלט אים ל איז ער א משכיל!"

מים וואס ער איז א משכיל, איז שווער נעווען נעווויר צו ווערן. עם איז נענוג, אז מען וו יי ם ט , אז ער איז א משכיל; די נאנצע שטאט זאַנט, אז ער איז א משכיל, ער אליין איז אויך מודח. דער עיקר זענען זיינע "ווערטלעך", ער רערט "על חשם ועל משיחו".

לוים איך בין דערנאך געווויר געווארן, האם דער משכיל מיך אויך מאר א משכיל גערעכנם, און זיכער געווען, או איך וועל ביי אים איינ־שמיין, על כל פנים ביי אים "שרייבן" צום ערשטן.

צו אוא ואך, האָט ער נעואָנט, דארף מען האָכן מענמשן מיט - ערד, וועט ער עפעס מאכן?

און או דער בארג איז נישט געקומען צו מחמדן, ווייל ער האָט בשוט נישט געוווסט פון אים, איז מחמד געגאנגען צום כארג.

געמראָפּן האָם ער מיך כיי אן אלמנח אין שמוב. ארייננעפאלן איז ער מיטן רשעם שאלה פון דער הגרה — מיטן: מה העבורה הואת לכם? מאָי פּאַניע — וואָס מאכט איר עפּעם ראָ?

- ווו דאף פרעג איך.

איר מיינט, אפנים, נאָר, אז איך בין פון הינטערן אויוון! אז מען 
וווינט אין טישעוויץ, איז מען שוין קיין מענמש נישט, ווייסט מען שוין 
נישט, וואָס אויף דער וועלט מוט זיך? איר ווייסט: "עם לכן גרתי", איך 
וווין טאקע דאָ, נאָר א נאָז האָב איך!

און או איר האָט א נאָז און ווייסט, וואָס אויף דער וועלט טוט — זיך, נאכוואָס פרענט איר?

דער שמש האָם אויפנעשפיצם די אויערן. ראָס איינענע האָכן נעטון די עטלעכע ליידיקנייערם, וואָס זענען מיר נאָכנענאננען טרים־ביי־טרים. אויף זייער פנים איז אויסנענאָסן א ווילדע הנאח, אויפן שטערן — דער פטוס: "יִיקומו נא הנערים... לאָמיר זען, ווי צוויי משכילים באָדיען זיך!"

וואָס טויג מיר דאָרט, מאכט דער משכיל נעדייצט, חווק־שמוי־
זעק! מיין צונג איז אויך נישט קיין פּאָרעשווע! און פאר וועמען האָב איך מיך דאָ צו צעפירן, פאר טישוויצער חמורים? זעט נאָר די בידליאַקעט. איך בין אין א פארלעננהייט, אָנעמען פאר מישעוויץ קען איך מיך

איך כין אין א פארלעננהיים, אָנעמען פאר מישעוויץ קען איך מיך נישם, ווייל די מישעוויצער באלעבאמים, אין פענצמער און אין מיר, האָבן נאנץ אָננענעם נעשמייכלם.

נאָר, זאָנט מיר, וואָס איז דאָס אווינס? דאָס פארשרייכן! —

- סטאטיסטיק!

ם סטאטיסטיק־שמיסטיק! מיר האָבן שוין נעהערט אווינס! נאָר — נאַכוואָס טויג עס?

איך האָב נעוֹאָנס, נישט אים, אייננטלעך, נאָר טישעוויצער קחל; זאָלן זיי האָבן א באגריף פון דער סטאטיסטיק.

הא! הא! הא! צולאכט זיך געדיכט און נראַב דער משכיל, דאָס וועט איר איינרעדן טישעוויצער חמורים, נישט מיר! פארוואָס פארשרייבט איר, ווי מען וווינט: מיט א פּאָדלאָנע, אָן אַ פּאָדלאָנע? וואָס נייט אייך אַן, או איינער וווינט אָן אַ פּאָדלאָנע? הא?

עם ניים אין דעם, פארצייל איך אים, אז מען וויל אויסווייזן, ווי ארעם יירן זענען; מען מיינט...

מען מיינט נאָרנישט, האקט ער מיר איבער, נאָר — זאָל זיין — מען מיינט נאָרנישט, האקט ער מיר איננלעך און וויפל מייד אזוי! וואָס דארף מען אָבער וויסן אקוראט, וויפל ייננלעך און וויפל מייד

You mustn't think that Tishevitz is at the end of the world. It too has a maskil—the genuine, old-fashioned article, a middle-aged man, unschooled, unread, bookless, without even a subscription to a newspaper: in short, a not very enlightened enlightener.

Not that he shaves; to be a maskil in Tishevitz it's enough that he trims his beard. So the townsfolk say that he's the sort to curl his ocks even during the Ten Days of Repentance! Nor does he dress European-style. For that matter, the local barber-surgeon doesn't dress European-style either. He wears a long coat and honors the injunction in Leviticus against cutting the hair at the side of the head.

Our maskil discharged his obligation by polishing his boots and wearing some black ribbon around his neck. He retains a trace of his side hair, for which he compensates by wearing a cap. It's simple, people say. That's what Moses meant by "Jeshurun waxed fat, and he kicked." He's got it made, they say—a thriving shop, a grand total of three children. What more does he need? So he's a maskil.

What exactly his being a maskil consisted of was unclear, but it sufficed that people knew that he was a maskil. Everybody said he was a maskil, and he himself admitted as much. And what served to clinch the whole thing was the authority he arrogated to himself of passing judgment—"against the Lord and against His Messiah," as the psalm says.

I was to discover that the maskil, taking me for a fellow maskil, had expected that if I did not actually stay with him I would at any rate begin my work as a scrivener with him.

"For something like this," he said to his neighbors, "brains are needed. What could donkeys like you do for him?"

Unaware of Mohammed's existence, the mountain did not come to him, so Mohammed went to the mountain. The maskil tracked me down at the house of a certain widow and challenged me with his version of the Wicked Son's question in the Passover Haggadah. The Wicked son asks, "What is the point of this fuss that you're making?" The maskil asked, "Moj panie"—and continuing in Yiddish—"and what may you be doing here?" 10

"What do you mean, 'here'?" I ask.

"You must think I'm some kind of ignorant yokel, without a clue as to what's going on in the world, just because I live in Tishevitz. Our patriarch Jacob said, 'I have sojourned with Laban'—only

sojourned, not settled.<sup>11</sup> I may live here, but I have a nose for what's going on."

"All right, you have a nose and know what's happening in the world. What are you asking me about?"

The beadle pricked up his ears, and so did the handful of idlers who had been dogging my footsteps. A look of intense pleasure spread over their faces, and on their brows I could almost read the verse in which Abner says to Joab, "Let the young warriors duel for our entertainment"—in this case, "Let's watch two maskilim gore each other!" 12

Now the maskil is really annoyed. "I don't need any more of this poking fun at me," he says. "You're not the only one who can use his tongue, you know. I can too. Do you think I like the companionship I can find here, with these Tishevitz jackasses? Just look at those nobodies!"

I am in a bit of a quandary. After all, I can hardly come to Tishevitz's defense when its own householders, at the windows and in the doorway, are smiling complacently at his insults. He continues: "Just tell me, what exactly is going on here, what notes are you taking?"

"Statistics."

"Statistics shmatistics! We've heard such stories before! What's the use of it?"

I explained it to him—or not so much to him as to the others. I wanted them to have some idea of statistics.

He laughed loud and long. "You may get these Tishevitz jackasses to believe you, but not me! Why do you record whether people are living in a house with or without a wooden floor? What difference does that make to you, ha?"

The object, I tell him, is to show that Jews are poor, and there-by

by . . .

"Thereby, nothing," he interrupts. "All right, let it go. But why do you have to know precisely how many boys and how many girls in a family? And how old each one is? And so on and so on, with all that other stuff in the notes you're taking?"

לעד? און -- חיי אלם ישיעם איז? און אלע קרשנת, וטאם איר מאישרייבמ!

מצן איז אונדיו ושיאר, אנו שיר דיונדן נישבו אין מילימער; די ביכער, הייסט איר אונדאי, זענען נישם ריכטים, הילן פיר אויסווייון...

- נו, אויך רעכט, לסשל... איך בין אייך רעימייל סודה... אבער פאטענסן ? נאָכוואָס מארשרייכט איר, ווער עם האָטף און משר זייםלף

- אויסצעווייזן, אז יידן

דער משכיל לאום מיך אבער נישם ענדיקן.

- איר דערציילם מיר נישם סיין באבע־מעשות רערווייל וועם מען נעווויר ווערן, אז איינער און דער צווייטער האט א סלענערן פאטענט, וועט מען אים שמעלן א חופח!

קוים ער האָט עס ארויסנעזאָנט, איז ראפטום דער עולם פון פענצר מער נעלם נעווארן. דער שמש פון טיר האט זיך אפגעטראנן, און דער משכיל, וואס חאם נארנישם אזוי שלעכם נעסיינם, אין נעבליבן ווי פאר־ שמיינערם.

דער עולם האָט מורא נעקרינן. אין א פּאָר שעה ארום חאָט שוין נשנץ מישוויץ מים מיר נעקלונגען. מען האם מיך שוין חושר געווען, אז נאנץ טישווין מים סיר נעקרובען. טקן יידי אויף א מעשה, די אקצין איך בין א נעשיקטער פון דער אקצין. א קשיא אויף א מעשה, די אקצין ווייסט, אז א ייד וועט בעסער נעווויר ווערן אלע סודות!

איך האָב מיך ארומנעדריים אין מארק שוין איינער אליין, DEL שמעמל האלם זיך פון מיר פון וויימן. א משכיל איז מיר נאכגענאנגען מרים כיי מרים. ער האָט נעוואָלם מים מיר רעדן. נאָר ער איז מיר שרעק־ לעך נכאם נעווארן, איך האב אויף זיין פרצוף נישם נעסאנם סוסן.

און די פנימער אין נאס ווערן ערנסמער און פינצמערער, איך הויב שוין אן סלערן ווענן פליטת־מאכן. מען סוסם אויף מיר צופיל פון דער זיים, מען סורעם זיך צופיל!

עם איז מיר איינגעפאלן צו מאכן נאך די לעצמע פרווו. איך האב מיך דערמאנט, אז דער היינטיקער טישיוויצער רב איז אמאל ביי אונרז דיין נעווען, ער וועם מיך רערקענען, על כל פנים ערות זאנן, אז איך כין נישם דאם, וואם מען מיינם!

- ווו וווינט דער רב? פרענ איך דעם משכיל.

ער דערפריים זיך און ענטפערם:

- קומם, איך וועל אייך פירן!

"They suspect us Jews of evading military service. You must know that the birth registers aren't accurate, so what we want to do is show . . .

"All right, I suppose that's logical. I'll grant you that. But how about business licenses? What's your reason for recording who has one, and for what amount of business?"

"To prove that Jews . . .

The maskil doesn't let me finish. "Don't tell me those fair tales. What will happen is that the authorities will find out that this one or that one hasn't paid a big enough license fee for the amount of business he does, and they'll make things hot for him!"

Instantly, as soon as his words had left his lips, all my hangers-on at the windows disappeared. The beadle took his leave of me, and the maskil, who actually had meant no great harm, was left as though turned to stone.

Everyone who had heard this was frightened, and in the space of two hours all Tishevitz resounded with my name. I was suspected of being a tax agent. It made sense. Who could be a more useful agent for the tax office than a Jew? Who would be better placed to sniff out Jewish secrets?

This time I was alone as I made the circuit of the marketplace, the shtetl holding itself aloof. The lone maskil tagged along at my heels, wishing to talk with me. I, however, didn't wish to talk with him. I was heartily sick of him and couldn't bring myself even to look at him.

The faces of the people in the street have grown grave and ominous, and I begin to think of escape. I don't like the way they are looking at me out of the sides of their eyes and whispering.

I decide to take a last stab. I remember that the current rabbi of Tishevitz used to be a member of the rabbinical tribunal in my hometown. He will know me and at least testify that I am not what people think I am.

"Where does the rabbi live?" I ask the maskil. Gratified, he answers, "Come. I'll take you."

#### טישיוויצער רכ דער

ער עם האָט נישט דעם טישיוויצער רכם שלאָפראָס נעזען, וועט סיינמאל נישם וויסן די סיבה, פארוואס די רביצין, זיין דרים ווייב, א יידענע סוים אין די מיטעלע יארן, טראנט שוין א פאָר גרויסע כרילן אויף דער נאָז. דער שלאָפראָס זעט אוים ווי פון איינ־ ציקע פערעם נעלאטעט.

- נאָך 2 נילדן א וואָך, באַקלאָנט זיך דער רב, ווען די שטאָט ניט מיר, וואַלם איך נעסענם שוין דורכקומען; אזוי איז נאָר בימער! נאָר איך וועל מיינם אויספירן... אן א דין־תורה קענען זיי זיך נאך כאניין, אויף דעם האבן ויי נוטע יירן און... סאנדעם; "מעפל - לעפל" פסקנט א ליאדע מלמר, שאלות־נשים; עם איז ראָך נאריש, ראָם סען מען נישם מחמיץ זיין! אָבער אויספירן וועל איך. איך ווארט נאָר אויף דער סלפי! אָן א רכ וועלן זיי סיין סלפי נישם מאכן! לאמיך זען א שטאם, סיין עיני־הרע, אן עיר ואם בישראל, און נכאים! און, וועט דאָס אויך נישט העלפן, וועל איך נישם פרווון די חלפים... איך האָב זיי נום אין דער האנם!

עם איז שווער נעווען רעם רב אראפצופירן פון זיינע איינענע צרות. ראָך או דער משכיל האָט אים צונעואָנט, זיך צו סטארען פאר אים כיי קהל, צו פועלן די הוספה, — האָט ער אונרו נעכעטן זיצן, און אוים־ נעהערם, אין וואס עם ניים.

- נארישקייטן! משכם ער, - איך קען דיך! זאָנ זיי, די שומים, אז איך קען דיך.

ויי אנטלויםן פון מיר! —

עם, אנמלויםן! וואס הייסט אנטלויםן? ווער אנטלויםן? נאך וואס? נאָר מילא, אז דו זאָנסט: אנטלויםן! וועל איך אליין מים דיר שראפניין.

אין וואָם וועסטו ניין? רופט זיך אָן א ווייבעריש קול פון הינ־ --מערן אויוון.

ניב מאקע אחער די קאפאמע! ענמפערט דער רב.

נעכן? איך חאב זי ערשם צעמרענם! --

ם פילא, משכם דער רב, אויך נישם פיין אומגלים, חם ושלום!

וועלן מיר מארגן ניין.

איך ניב אים צו פארשטיין, או עם איז ערשם מימים ציים, או עם איז מיר א שאָר דער מאָנ.

#### THE RABBI OF TISHEVITZ

Only if you have seen the rabbi of Tishevitz's dressing gown will you know the reason why Mrs. Rabbi, his third wife and barely middle-aged, has to wear such large eyeglasses on her nose. The dressing gown is a wondrous thing of threads and shreds, and she has ruined her eyes patching and repatching it.

"If the town gave me two gulden more a week," he bemoans himself, "I could get by. As it is, things are bitter. But I'll win out! It's true that they can do without me for judging their disputes, because they have their wonder workers-or they can actually resort to the Gentiles' tribunals. Likewise, when it comes to deciding whether

a pot or pan has become unkosher, any infants' teacher claims he's an authority. Feminine matters, now-it would be foolish to think that they could be postponed. But I'm going to win. All I have to do is wait for the communal elections. No rabbi, no valid elections! Can you imagine a city—'a mother city in Israel'—without, Keyn eyn hore, elected communal officers?13 And if even that doesn't work, I won't certify the slaughterers' knives as fit for kosher slaughter. Oh, I've got them!"

It was hard to distract the rabbi from his own troubles, but the maskil succeeded by promising to do his best to influence the community council to grant a rise in salary. Thereupon, the rabbi invited us to be seated, and listened to our account.

"What foolishness!" he said. "I know you! Tell those idiots I know

"But they avoid me."

"Avoid you? What do you mean, 'they avoid you'? Who avoids you, and why? Well, since you say so—'avoid you!'—I'll go down with you myself."

"And what will you wear?" It was a woman's voice, from behind the stove.

"Give me my coat," answers the rabbi.

"How can I give it to you when I've taken it apart?"

"No great tragedy," says the rabbi. "We'll go tomorrow."

I let him know that it's only noon and that I wouldn't want to waste the rest of the day.

רושש זיי ארויף אחער! --

דומן איז א פלייניקיים, אויך אן שפס! נאר חשר אעם סומעוף מען וועם מיך חערן ווי דעם רב! אפשר בעמער אראָבּניין אין שלאָפראָסף עם באסט נישט, רבי, — רופט זיך אן דער משכיל, — דער מטראושר ניק ניים ארום אין נאס!

עם כלייכם דערכיי, מיר ואלן אלע דריי ארויםרוםן דעם עולם פון נאם דורכן פענצמער. מימן פענצמער עפענען איז אבער נישט לייכט צור נענאנגען. מען האָט עם שוין א יאָר פופצן נישט נעעסנט. די שויכן זענען דורכנעכרענט פון דער זון, דער סיט איז אויסנערארט, און די שויכן ציר מערן כיי יעדן מריט איכער דער פאַדלאָגע. די קוואטירן זענען נעלעכערט פון האַלידווערים, צונעקלעפט נאָר מיטן ראָסט (זשאווער) צו דער וואנט, עס איז נאָר א ספק, אויכ זיי האָכן זאוויאסן.

עם איז אונדז דאָך נעראָטן, מיר האָכן איין זייט נעעסנט, דערנאָך די צווייטע און אָן א שאָדן, דער רכ האָט זיך אנידערנעשטעלט אין דער מיט, איך און דער משכיל פון ביידע זייטן, און מיר אלע דריי רופן.

דער מארק אין פול מים מענמשן. אין א פאר מינום ארום, אין שוין נעווען אן עולם אין שטוב.

רבותים, מאכט צו זיי דער רב; איך קען דעם מענטש... מען וועט נישט שרייבן! האבן זיך אנגערוםן עטלעכע קולות צוזאמען.

דער רב פארלירט כאלד דעם קוראזש.

נישט — נישט בישט! מאכט ער שטיל. דער משכיל איז אבער דערווייל ארויף אויםן טיש און רופט:

חמורים! מען מון שרייבן! דער מוכת חכלל מארלאנגמ עם! "לטובת הכלל" ואגט ער, או ער האט מיט מיר "איבערגערערט" שוין דאס נאנצע פשמל", או עס איו נישט ווי ער האט "מאטאוועס געטד ריבן", או איך האב אים אפילו געוויון בריוו פון רבנים!

- פון וועלכע רבנים? רופט מען פון אלע זיימן.

םון פאריזער רב, האָט דער משכיל ווייטער נעשפינען אויפן — — פון פאריזער רב (פיין אנדערער פאסט אים נישט), פון הויכן פול, — פון פאריזער רב

יירן, אהיים! — האָט אים עמעץ איבערנעהאקט, — נישט — אונדוערע לייט!

און דער עולם הצט זיך אָנגעהויבן ארויסשיטן אזוי נעשווינד, ווי
ער איז אָנגעסומען, געבליבן זעגען מיר דריי און — דער שמש, ווצס הצט
זיך צונערוקט צו מיר —

שענקט מיר עפעס, מאכט ער, פארן טאנ.

איך האָב אים נענעבן עטלעכע צענערלעך. ער האָט נישט איכערנע־ ציילט, ארייננעוואָרסן אין סעשענע, און, נישט נעועננט זיך, אוועקנענאנגען.

וואָס ואָנט איר, רבי? פרענ איך רעם רב. איך וויים? איך האָב שטארק — שטארק מורא — עס ואָל סיר

נישם שארטן...

אייך? — אייך? — וועסען דען? דיר? זעסטו אן עסק! וועסטו ניש ט מאכן די

ועמען דען? דירץ זעסטו אן עסק! וועסטו ני ש ט סאכן זי סטאטיסטיס, מען וועט זיך באניין אן איר.. כי הנה לא ינום ולא יישן שומר ישראל!... איך פיין די שני זהובים א וואָך!

די רביצין מים די נרויסע ברילן איז דערווייל אפיר פון הינטערן

אויוון: איך האָב דיר לאנג געואָגט, מאכט זי, דו זאָלסט זיך נישט אריינ־ מישן אין קהלס זאכן, נאָר דו פאָלסגט דען מיך ווי קומט א ז ו י נ ס צו א רב, דיין דאגה, — קהל?

 "Well, what else can I do?" asks the rabbi as he clasps his hands.
"My wife had to pick just this time to work on my caftan."

"Tell them to come up here."

"Telling them is easy enough, but will it do any good? They won't listen to me. Maybe it would be better to go down in my dressing gown?"

"That wouldn't look right, Rabbi," interjects the maskil. "The policeman is making his rounds."

"If it were up to me," says the rabbi, "I would go; but since you say no, I won't."

The decision is that the three of us will call through the window to invite the people in the street to come in, but opening the window is more easily said than done. The last time it was opened was about fifteen years ago. The putty is dried out and the panes, cracked by the sun, rattle at every footfall. Woodworms have bored holes in the shutters, kept fastened to the wall only by rust. Whether the shutters still have hinges is doubtful.

We finally managed to do the deed without inflicting damage, tugging first at one side and then at the other. The rabbi stations himself between the maskil and me, and we call to the throng in the marketplace. In a few minutes the house is full.

"Gentlemen," the rabbi tells them, "I know this man. . . . "

"No notes. We don't want any report," a few voices cry out together.

The rabbi loses his courage. "If you say no," he says softly, "then it's no."

Meanwhile, the maskil has mounted the table. He calls out:

"Jackasses! Notes have to be taken! Pro bono publico!"

Pro bono publico, he is prepared to lie. He tells them that he and I have analyzed my work in all its particulars, that what he said earlier about me was said in jest, and that I have even shown him missives from rabbis.

The question is shouted from every side: "What rabbis?"

He continues to trumpet his fabrications: "From the rabbi of Paris . . . the rabbi of London." Nothing less would be good enough for him.

"Jews, let's go home," someone breaks in. "Those aren't our kind of people."

The crowd scattered as quickly as it had assembled. Only we three were left—and the beadle, who sidled up to me and said, "Give me something for the day."

I gave him a few ten-gulden notes. He stuck them uncounted in his pocket and left without saying good-bye.

"Well, what do you think, Rabbi?" I ask.

"I hardly know what to think. I'm very, very much afraid that it's going to hurt me."

"Hurt you?"

"Who else? You? If you don't do your statistics, people will manage without them. As the psalm has it, 'Behold, the Guardian of Israel neither slumbers not sleeps.' I'm thinking of those two gulden a week."

In the meantime, the rabbi's wife, she of the large eyeglasses, has emerged from behind the stove. "I keep telling you," says she, "not to meddle in communal affairs, but do you listen to me? Is the community a rabbi's business? How can that concern you?"

"All right, wife," he answers her quietly, "that's enough for now. You know what kind of man I am. I'm softhearted, I feel for others. But it's a pity about those two gulden a week!"

٦.

## פארציילטע מעשות

 TWICE-TOLD TALES

"With head covered in mourning"—I say it of myself, though in Scripture it is said of the wicked Haman—I went down from the rabbi's house, together with the maskil, and into the street. There we meet the beadle, who assures us that in his opinion note-taking can resume tomorrow. Two impoverished householders—now, poor souls, in dire need—created the hullabaloo: one a shady tavern keeper and the other a horse trader.

For his part, the maskil promises me that between afternoon and evening prayers he will discuss my enterprise with the people. "And my name isn' (Shmer!")—for that can be a maskil's name in Tishevitz—"if I don't turn the shtetl around! They may stand on their heads, but notes will be taken! As the <u>Talmud</u> says, 'The mouth that forbade is the mouth that permitted.' "16

מם כשמש, ושר בשביל חשם אין א חוד משלפונבן אוף דעד נרוד סער וויולם מושפן זיך נאך אכושוע משכלים. -

איך ניי צמיום אויף רצי סכאוציבן וישר שנוש ניים מים. ביי מיין באלעבאס דעם אלמן איז נאך א מנין נשושן. צווישן שנוה ומעריב האם מען אַנגעחויבן רערן ווענן פאַליטיס, נאָך מעריב איז מען אראָב אויף יידן! דער רוב איז שרעסלעך אַבּמימיסטיש. ערשמנס מיינט מען נישט זיי, צווייםנס וועם מען זיך מים "יענקלען" נישם קיין עצה נעבן; שכל האָם ע ר! דריטנס, ניים עם ווי ש רעדל, אביםל ארויף אביםל אראם, פערטנם וועם נאם חעלפן, פינפטנם — וועלן נומע יידן נישם דערלאון.

דאָם אלמע לידל!

נלויבם מיר - שפרינגם ארוים איינער מים פליענדיסע סליינע איינעלעך אונמער א קורצן שמערן, - נלויבם מיר, או ווען עם ואל זיין אחרות צווישן אלע נומע יידן, זיי זאלן זיך האלמן איינס, משקע יראחת און אויפחערן צו ואָנן תחנון, וואָלם משיח נעם ו ז ם קומען:

- דער קאָזיניצער ז"ל האָט ראָך אויפגעחערט, פרענט איינער. - איין שווצלב, ענמסערט דער יוננערמצן, מצכט סיין זומער נישם.

ווער שמועסט, זיי זאלן ארויסנעכן אן איסור אויף כלל ישראל! אמאל מוז מען זיך אנמקעננשמעלן! איינשפארן זיך! — ווען זיי ניבן ארוים אן איסור — שפעט עמעץ און ווארפט אויף מיר אן אוינ, וואלמן די אפיקורסים אנגעהויבן כאדיי דאווענען אבי צו ואנן תחנון! אבי משיח ואל נישם סומען!

דער עולם שמייכלם.

וואָס קומט אָבער ארויס — מיינט אן אנדערער — אז די גרויסע — חשלמן זיך נישם צוואמען....

רער עולם חאָט אָפּגעסרעכצט.

נעווים האָט זיך יערערער דערמאָנט, וויפל פעמש ער חאָט שוין נער סרינן, וויפל צרות ער האם שוין נעהאם דורך דעם נישם ביינאנד האלםן. און דער בעסטער סימן, או מישיוויץ האָט שמארק נעליטן פון מחלוקת, איז דאָם, וואָס פון דעם רעדן איז שוין נישט ארויסנעקומען קיין וויכוח ווענן דעם, ווער עם איז שולדים, פצרוואם עם איז סיין שלום נישטא צווישן די נרויסע. מען האָם מורא פאר א ניי מחלוקת.

איך האָב מיך אָננערופן, אז אינעם מחלוקת איז מער שולדיק דער ללות. עם איז נישטא מים וואס צו האנדלען, מען ניים ליידים, זוכם מען זיך נעשעפטן, זוכט מען נאָך עבירות, פירט מען וויכוחים, א והא ראיה: אין נרעסערע שטעם, ווו יעדערער אין פארנוטען מיט זיינע נעשעפטן, אין שמיל.

עם זאָל עמעץ — מיין איך — אריינווארפן אין טישיוויץ א פאָר – טויזנט רובל, וואָלט מען פארנעסן אָן די אלע זאכן.

- א גרויסע זאך עשירות, - רופט זיך אן איינער, - איך זאל נער ווען האָבן אָם אזוי גרוים, א נאָנל שכל, וואָלם איך היינם נאנץ טישיוויץ אריינגעשטעקט אין בוזעם... עס האָט זיך אין איין האָר נעווענדט; איך האָב נאר נעדארפט וועלן.

- אמת, אמת! — האָם מען מעיר נעווען אין אלע זיימן, — אמת, א מעשה שהיה -

מילא, המפורסם אין צריך ראיח.

דער ייד, וואָס עם האָט אים נאָר נעפעלט "אַ נאָגל שכל" אָדער אַ פיצעלע רצון, נתעשר צו ווערן, האם אויסנעזען ווי דער דלות אליין: דאר,

נעלב, צוואמעננעצוינן, אויסנעווייקט, און אין א קאפאמע, וואס האָם נאָר אין טישיוויצער רכם שלאַפרצָק איר נלייכן נעהאם.

אויף דעם איז אָנגעסומען דער משכיל.

נאטירלעך! האָט ער זיך צעלאכט. —

- ר' אליח — לשכט ער — איר האָם אוודאי ראָם נרויםע נעווינם א שעח פארן ציען פארקויפט.

- וע נאָר זיין לצנות, — משכם דער ר' אליח, גלייך ער נעדענקם

- אזוי לאנג קרענקם מיר נישם מיין קאָפּ - שווערם דער משכיל, ווי לשנג איך האָב שוין פארגעסן, אויב איך האָב שמאָל נעהערט די לינן -- לינוף כשליידיקט זיך ר' אליח — נלאט אזוי, לינוף! נשך אייך

נשך איז עפעם אנדערש אויך ליגן! איך מיש מיך אריין און פרענ, וואָס די מעשה איז נעווען.

– פון וואָרקער צדיק, זכרונו לברכת, האָם איר דאָך אוודאי נע־ הערמ? הייבט ר' אליה אן.

אוודאין -

Say this for our maskil, at least he has had a basic Jewish education. That is more than can be said for some maskilim in the wider world.

I return to my lodgings, accompanied by the beadle. My host the widower is still in mourning, so men assemble there for prayer twice a day to allow him to say the Kaddish. Between afternoon and evening prayers they talked politics. After evening prayer their talk descended to the Jews.

Most are terribly optimistic. First of all, the anti-Jewish measures in the offing aren't directed at them. Second, our enemies won't be able to outfox the foxy scions of our patriarch Jacob. Third, things change: as with the turning of a wheel, what is down will be up. Fourth, God will help. Fifth, the "Good Jews"—the prayer virtuosi, the wonder workers-will prevent it.

The same old song!

A man with small, darting eyes under a low forehead knows what needs to be done. "Believe me," he exclaims, "believe me, what's needed is unity among all Good Jews. The reason for our weekday penitential supplications is that the Temple has been destroyed and we are in exile, unredeemed, still waiting for the Messiah to come. If all Good Jews stood together and agreed to stop saying the penitential supplications, Messiah would have to come.

"The rebbe of Kozinitz, may his memory be for a blessing, stopped

saying them," someone objects.<sup>17</sup>
"One swallow," retorts the first man, "doesn't make a summer. It would be especially useful if they imposed the prohibition on all of

Jewry. There comes a time when you have to be resolute and fight back!"

"If they issued the prohibition," someone jokes, glancing at me, "the unbelievers would start praying just to say the supplications and make sure Messiah doesn't come."

'But what can you expect," someone else asks, "when the leading rebbes themselves are so disunited?"

Everyone groans.

I had no doubt that each of them was recalling the sufferings inflicted on him by the community's failure to stand together. The most convincing evidence that the dissension had caused Tishevitz grievous damage was that in all the discussion in the interval between afternoon and evening prayers, one question was not discussed: who was responsible for the hostility between the leading rebbes? People were afraid that even to ask the question would cause new dissension.

I suggested that poverty was mostly to blame. When people can't buy in order to sell, when they are unemployed and idle, they go looking for spiteful bickering to occupy themselves with. Contrast the big cities. Everyone is busy with his own affairs there, so calm prevails. I add: "If someone injected a couple of thousand rubles into Tishevitz, these things would be forgotten."

"Being rich isn't such a big deal," one of them calls out. "If I had only had a pinch of sense, I could have had all of Tishevitz in my pocket by now. It was touch and go, only my resolve wasn't firm enough.

"It's the truth, it's the truth!" they testified.

No doubt. As the maxim has it, what is known to all needs no proof.

The man who would have been rich if only he had had a pinch of sense or a somewhat firmer resolve was the very embodiment of poverty-skinny, sallow, hunched, mournful, and in a coat for which the only match was the rabbi's dressing gown.

In comes the maskil. Naturally, he laughs. "Reb Elye," he says, "you must have sold your winning ticket just before the draw."

"Look at him, the scoffer!" says Reb Elye. "As if he really didn't remember what happened!"

"I forgot long ago what you're talking about, and my head has been clear ever since," swears the maskil. "That is, assuming I ever heard your lies in the first place.'

"Lies? Lies, is it?" Reb Elye has taken offense. "According to you, that isn't the only thing that's a lie."

I butt in to ask what he is referring to.

"You have surely heard of the holy Vorke rebbe, may his memory be for a blessing," Reb Elye begins.

"Surely."

מן המתמל פון אים האם פינד און פיים נעווממל איד וויימת, או צו אים מלענן פארן נישם נאר המידידאומות הענלם, נאר אפילו דיימים לעך אידן אפילן נישם נאר המידידאומות הענלם, נאר אפילו דיימים לעך אידן אפילן לימואקשם, די צלמיקעה, אויך האבן, היי מדים לימואקשם איך האב דארת ענוע, עם איז אפילו א מעשה געווען מים א תוספותל. א לימואס מוז דאר אמעטום ווייון ויין הריפות, מרענט ער ר א ר מ א תוספות אין נחדע, דשר רבי, וכרונו לכרכה, האם אים אמישנע מארמיימשם מארקערם. "מימיימש רבי, שפריננט דער לימואס ארוים, א תוספות אין ראשרושנת פון דער איינענער סוניא דער לימואס ארוים, א תוספות אין ראשרושנת פולא, וואָם קלערט איר שוננט דאך בפירוש דעם היפך פון אייערע דכורים?" מילא, וואָם קלערט איר מיו עווען א נס מן השמים, אז אנשי שלומינו האבן אים נישט נעד ממיתט אויפן ארם. נאר נישט אין דעם בין איך אויסן. נעראנדלט האם דער ווארקער מיטן רבונו של עולם, כביכול, ווי מיט א נוטן ברודער:

רכונו של עולם, — נים ער זיך א שמעל אנידער אין מימן שמוב, — עם וואלם שוין אפשר נענונ נעווען צו מוטשען דיינע יידעלעך מים — חיצן! זיי קאנען נישט זיצן און לערנען!

מען האם, אפנים, עפעם נעענטפערט פון דארט.

אוויו משכם ער, איז עפעם אנדערשו איך גיב דיר נארן ביי נום -

בשצעלן איז אלץ רעכם. נאר רכונו של עולם! מאמער אביסל אויף רער וועלט!...

מען האט וויימער אנגעוען כחוש אין זיין פנים, אז ער הערט א תשובה און ענטפערט:

— מילא, נישט איז — נישט! דו ביסט קוראנט, וועל'מיר ווארטן! נאר אין דעם בין איך אויך נישט אויסן. דער עיקר איז נעווען מאר נאר אין דעם בין איך אויך נישט אויסן. דער עיקר איז נעווען מאר סנדקאות. מאר א סנדקאות איז ער שוין נעווען שמאל און אייזן; עס האט נישט נעהאלפן קיין תירוץ. מען האט שוין נעווארט דארטן, און קוים האט ער נענעבן א ווונס, איז באלר מקוים נעווארן. ער האט נעואנט, אז איידער ער נייט צו סנדקאות, אז ער דערמאנט זיך נאר אינעם מוהל־מעסער, איז ער שוין בבחינת פחד, און דעריבער — "רצון יראיו יעשה"!

ער האָט זיך שטארק מצער נעווען, וואָס מען איז דערפון נעווויר נער וואָרן. ער האָט געוווסט, אז ער וועט דעריבער שוין נישט לאנג דאָ פירן, אז ער וועט נתבקש ווערן בישיבת של מעלה. אנישט וואָלט דאָך די וועלט קיין קיום נישט נעהאט. עס האָט נ ע ד א ר פ ט צו זיין בסור!

נאר מען איז דערפון געווויר געווארן. איך אויך! איך אפילו פריער
ווי אנדערע, ווייל דער גבאי משח איז מיין ערשט ווייכס א לייכלעכער
שוואגער געווען... און מאסע דער משה, וואס האט אויסנעפלאפלט דעם
סוד. דערפאר האט מען אים אפילו מעביר געווען אויף א האלב יאר; נאר
דער צער פון דעם ייד איז אזוי גרוים געווען, אז דער רכי האט רחמנות
געסרינן, און באלד צוריסגעשמעלם על כנו, נאר דאם געהער אויך נישט
צו דער זאך.

נענוג איך כין נעווויר נעווארן.

מילא — "וישמור הרבר כלבו"; איך האב נעווארט; איך וועל דאך נישט ניין איבער א נארישקייט דולן דעם רבין דעם קאפ; איך ווארט. דער מאלט האב איך נעוווינט אינגאנצן א מייל חינטער ווארקע. מיין ערשט מוויב האט נעלעבט, און עס איז א יר נישט שלעכט נענאננען: שווער וויב האט נעלעבט, און עס איז א יר נישט שלעכט נענאננען: שווער אויסצוקומען איז אפילו נעווען... נאָר — איך האב מארדינט פון מיין שרכנות וואט עס איז, און זי האט אונדן מפרנס נעווען פון דער שמעל. א חוצן "דרויב", האט זי נאָך קעסט נענעכן א פאָר פאָלק, — פרין עלטעדער

טאַכמער. רער איירעם — א למרן מופלנ! וואָס האָט מיר נעפעלמף
ויהי היום, דער איירעם איז אין נער, אין שטעטל איז יריר, און די
מאָכמער נייט צו סינר. שווער — אן ערשטליננ... ביילע־באשע, אונרוער
באָבע, פאָן זיך פיין עצה נישט געבן, און זי האָט שוין ווייען רעם דריטן

מאָג. עם העלפן נישט סיין טרוסענע, נישט סיין נעהאקמע באנקעם, סיין אַדער־לאָזן, עם איז בימער! און ראָ סריג איך א יריעה, אז רער רבי סומט אוף סנרקאות! וואָס קלערט איר? "ליהודים היתה אורה!" — מיר זענען אלע דערפרייט נעוואָרן! עם איז אין אונדו אריין א נייע נשמה! מיר בעטן נאָר, נאָט זאָל זי דערהאַלטן נאָך אָנדערטהאַלכן טענ! וואָרום אריינגעד לאָזט האָט מען ערשט פונקט א שעה פארן סנרקאות! דאָ ווערט אָבער דערווייל ערנער און ערנער; עם ווערט סכנות־נפּשות!

א פּאָר שעה פארן כנרקאות איז איר דאָך בעסער נעוואָרן, אווי האָט זיך מיר נעראכט. זי איז צו זיך נעקומען, נעעפנט די אויגן, נעמריכן די מומער אויפן יריד, און מיך צונערופן צום כעט!... א נארישע יידענע... א ל ע זענען אזוי, פארן ה אָ כ ן זענין זיי בייז אויף אונדז... שמואליק — זאַנט זי — נעפעלט איר נישט; ער איז איר קיינמאָל נישט נעפעלן, זי האָט אים פון דער ערשטער שעה נישט נעוואָלט! זי קאָן אים נאָרנישט ליידן, זי וויל בעסער שמארבן! זי האָט אמישנע ארויסנעשיקט די מומער, ווייל פאר איר האָט זי מורא נעהאט! זי, עליה השלום, איז מאקע א פייער נעווען צו קינדער. ביים בארעקנס, האָט זי זי נעוואַלט פּאמשן!

איך, פארשטיים זיך, ניב איר צו פארשטיין, אז אלע ווייכער זענען אזוי: אז מייל מוען אפילו נדרים. מיט די מאנען נישט מער צו ווויגעו: אז "Of course! Everybody and his cousin knew about him. Then you know that not only God-fearing Gentiles used to flock to him, but even Germanized Jews—and even Lithuanian Jews, unbelievers that they are! May I have a piece of gold for every Lithuanian I saw there! There's a ctory! could tell you about the Tosaphot explication of the Talmud. Lithuanians have to show everybody how smart they are, so this one raised a question about the Tosaphot on a passage in the tractate Nedarim. The rebbe, of blessed memory, gave him a wrong answer—on purpose, of course. The Lithuanian couldn't contain himself. How can you say that, rebbe, he came back, when the Tosaphot dealing with the same subject matter in the tractate Rosh Hashana explicitly says the opposite of what you have just said? Well, it was only a heaven-sent miracle that kept our fellow Hasidim from putting an end to him then and there. But that's by the way.

"The point I want to make is that the Vorke rebbe dealt with the Sovereign of the Universe—if it were permissible to say such a thing—as if he were dealing with a brother and friend. For instance:

"Once, after pacing around in his room, he stood still and said: 'Sovereign of the Universe, wouldn't You say that Your Jews have suffered long enough from this heat? How can they sit and study Torah?'

"He must have heard an answer from above, because then he said: 'All right, that's different. I'll go along with future payment for present hardship. But Sovereign of the Universe, how about a little payment in this life?'

"Again you could sense from his appearance that he had heard a response, because he answered: 'All right, if You say no it will have

to be no. Your credit is good. We can wait.'

"But that too is by the way. The heart of the matter was his presiding over rites of circumcision, the entering into the covenant of our father Abraham. As to that, he was made of steel and would not bend. His signal awaited Above, and all he had to do was give a nod for the thing to be accomplished from Above. He said that when going to preside over a circumcision, when merely bethinking himself of the circumcisor's knife, he was transported to a state of awe. The result was, as the psalm puts it, that 'He fulfills the desire of them that fear Him.' 19

"Grieving that people had become aware of these powers, he knew that he was not long for this life. Unless he was soon called to the

Academy on High, the world could not be sustained. That mystery was not meant to be revealed!

"But people did find out about it. So did I. As a matter of fact, I found out earlier than most. My first wife's brother-in-law Moses was a kind of secretary-cum-bodyguard of the rebbe's, and he blabbed the secret. When he was punished by being removed from his position for half a year, it hurt him so much that the rebbe had pity and reinstated him. But that too is by the way. Suffice it that I knew.

"Our father Jacob 'kept the matter in mind,' and so did 1.20 I wasn't going to bother the rebbe about trifles, so I waited. At the time I didn't live more than a mile from Vorke. My first wife was still alive and things weren't going too badly for her. Though it was hard to make a living, I earned a bit as a marriage broker, and she helped to support us with her stall in the marketplace. She was even able to lodge and feed my elder daughter and her husband, a first-rate scholar. What more did I need?

"'And it came to pass upon a day' that my son-in-law is in Ger with his rebbe, the fair is in town, and my daughter is giving birth for the first time. Things are grim. Three days go by, she's in great pain, and Beyle-Bashe the Midwife doesn't know what more to do than she has already done. Cupping, bleeding—nothing helps. It is

definitely not good.

"Now I get word that the rebbe is coming for a circumcision! Do I need to tell you that 'the Jews had light and gladness'?<sup>21</sup> We couldn't have been happier, our spirits revived in us. Our only prayer was for God to keep her alive another day and a half, because people weren't admitted to the circumcision until an hour before the ceremony. In the meantime, my daughter's condition was growing even worse. Her life was in danger.

"A couple of hours before the ceremony was to begin, her condition improved, or so it seemed to me. She came to, opened her eyes, insisted that her mother go to the fair, and called me to

her bedside.

"Silly woman!—but then, every woman has it in for her husband when she's giving birth. She tells me that she dislikes her husband Shmulik, never did like him, didn't want him from the moment she first saw him, can't stand him, doesn't want anything more to do with him would rather die. The reason why she sent her mother out is that she's afraid of her. And it's true that my wife, may she test in prace, was harsh with our children. She was actually going to slap mathughter as the bridal veil was being put on her!

"Naturall . I give my daughter to understand that all women are

מילא, ווער איך זי עפעם, אז איך זע בהציא, אז עם איף איר כעסער; זי איז צוריק ביים נאנצן שכל. און עם איז נאך איננאנען א האלבע שעת צו סנרקאות! זי איז נאר, אויף נאסגות, שיין-חנוודים נעווארן!

איך ויץ כיים כעם, רער מים איר... רי כאבע אפילו איז אוועקנער נאנגען; זי איז גענאנגען קויםן א ווינל אויםן יריד, איך קוק אויםן זייר גער, עם איז שוין ציים צו ניין, איך קוק אויף איר, — כאחר האדם! געוונם דאך נלוסם זיך מיר נישם פון איר אוועקצונין, זי איינע אליין צו לאזן, און איינע אליין, כמעם אין דער נאנצער שמאם.

צו לאון. און איינע אליין, כטעט אין דער נאנצער שטאָט. ביי אונדו — פארשטייט איר — איז יריד איין פאל אין יאָר און שטייט דריי טענ, און פון דעם האָט מען אַ נאַנץ יאָר פּרנסה. איר קאָנט פארשטיין, אז אפילו ביים רבין איז אויך קיינער נישט נעווען; אלע אויפן

נו, ווארם איך אכיסל.

אין א האלבע שעה ארום אין אבער ראפטום ערנער נעווארן. זי כאפט מיך אן ביי דער האנט, פאלט ארונטער אויפן קישן, מאכט העוויות, שלעכט!

זי חויכט און פייפן... איך שריי, עם ענטפערט סיינער! פון מארק קומט אריין א נול, א נערויש פון טויזנטער מענטשן, נאר פיך חערט נישט סיינער... צווישן אלפים מענטשן מיט פויערן, --- ווי אין א מדבר! איך וויל אויסרייסן די האנט... ניין עמעצן רופן, זי האלט אָבער זי שטארק...

עם דויערם איין מינום, צוויי, עם איז שוין באלד שפעם, דאָ איז ביטער — ריים איך מאָרט אוים די חאנט און לויף גלייך אחין! — דער ביטער — ריים איך מאָרט אוים די חאנט און לויף גלייך אחין! — דער ברית איז נעווען אין צווייטן עס שמאָט — איך פלי איבער וועגן, איבער סובעם סחורות, איך פלי און פלי... עס דויערט מיר אלץ צו לאנג. געווען איז תמוז, און מיך האָט לויפנדיס נעווארפן די קעלט... אָט, אָט, דערזע איך שוין צמחם הויז, ווו עס איז דער ברית... "לב אדם יודע מרת נפשו" — דאָס הארץ קלאפט אין מיר ווי ביי'ן א נולן: איך פ י ל , אז דאָרט איז יציאת נשמה. אָט, האָב איך שוין דאָס ערשטע מענצטער! איך וויל אויף דער מיר נישט ווארטן, איך וועל אויסהאסן די שויבן און אריין. איך לויף נלייך צום פענצטער, איך זע, דער רבי איז מאסע אין שטוב, ער נייט ארום אויף און אָפּ, איך וועל אריין ווי אַ נוֹלן! איך נעם צונויף די לעצטע כוחות... אין די אויערן קליננט מיר: "מאמעשי! מאטעשי!"... איך שפרננ ...

דעם דערציילער האָט אָטעם פארפעלט. ער רוט זיך אָפּ, לאָזט אראָפּ די אויגן, אין וועלכע עס האָבן זיך דיקע טרערן געוויזן, און עגדיקט שטי־ לערהייט טיט א צעבראָכן קול —

עס איז אָבער נישט באשערט געווען! — פארן פענצטער איז גע־
ווען א בערנל מיסט מיט שטיינער — איך בין געמאלן, און שיר־נישט
האלדו און לייב צעבראָכן... איך האָב נאָך עד היום א צייכן אויסן שטערן...
אז מען האָט מיך אריינגעברענגט צום רבין, האָט ער שוין אוועקנעמאַכט
מיט דער האנט...

אז איך בין אהיימנעקומען (ווי אזוי, ווייס איך נישמ,) איז זי שוין נעלענן אויף דער ערד... אָדער זי איז אראָפּנעסאלן ביים נוססען, אָדער איך האָב זי אראָפּנעשלעפּט בייס ארויסרייסן די האנמ...

דער עולם איז שטיל געוואָרן, עס האָט אונדו געדריקט א שטיין אויםן
— הארץ, איין משכיל איז באלד צו זיך געסומען

נו, — מאכם ער — "ברוך דיין אמת!", ווו איז דאָם עשירות! דער דערציילער האָט זיך אויסגעווישט מיטן ארבל די אוינן, א מרויעריקן שמייכל גענעבן און ווייטער פארציילט —

יאָ... איך האָב אייך נאָר געוואָלט וויזן, וואָס מען מיינט: נישט באשערט. דערווייל האָט זיך נעטאכט צרות איבער צרות... מיין ווייב איז נססר געוואָרן... די שטעל איז נענאנגען לאיבוד... ביי א מאנספארשוין... איך בלייב מיטן דרויב אָן א שטיקל ברויט... האָב איך התונה געהאט... איך האָב אסישגע גענומען אן עלטערע יידענע! וואָרוס, כאמת, נעמיינט האָב איך א יידענע צו דער שטעל! איך האָב אָבער נעהאט א "מקח טעות", וואָס א יאָר – א בן! דערווייל זענען אונדזערע ירידים אָפּנעפאלן, און א נאנץ יאָר איז די שטעל ווערט א "שישקע פּולווער"... האָב איך מיך מיישב נעווען: אַן עס זאָל עס האָבן! איך וועל אוועקליינן דאָס שרכנות, ווערן אַן עושר, און זיצן און לערנען! אי ווי אווי ווערט מען אן עושר? איך שרייב צו מיין נעוועזענעם ווייבס שוואָנער, צום נבאי, אַז, למען־השם, ער זאָל מיר מודיע זיין, ווען עס וועט זיך מאכן אַ טנדקאות.

עם איז נישט אוועק א חודש, קרינ איך א שליח מיוחד, און לויף קיין ווארקע. איך שטעל מיך אין ערנעץ נישט אָפּ, לויף נלייך צום רבין.

און — א נרעסערער כארנ מיסט? לאכט דער משכיל. דער דער-ציילער שיקט אין זיין זייט א כליס ווי א שפיז.

דער וואַרקער צדיק, זי"ע, -- זאָנט ער -- האָט נעהאלטן פון -- סהרות, זיין נאנצע עכורה איז געווען ט ה ר ו ת

that way, that some women even vow not to live with their husbands anymore, that to dissolve such vows the Sin Offering was brought when the Temple stood, and that the Talmud's principle is still valid: 'People are not held accountable for what they say in their pain.'22

"She is unaffected by what I have told her. She needs neither vows nor oaths, she says, because she is going. She tells me good-bye: 'I'm fading like a candle.'

"To tell the truth, I don't take her very seriously. I can sense that she's improving. She has recovered her wits, and there's only half an hour to go before the circumcision. She's even looking quite attractive.

"So I sit at her bedside and talk with her. The midwife has left to buy a cradle at the fair. I look at the clock, and it's time to go. I look at her and she seems fine, healthy. Still, I don't want her to be alone, practically the only one in town without company.

"In our town," he explained, "the fair was held once a year for three days, and those three days had to provide everyone's livelihood for the entire year. Even at the rebbe's nobody was home. They were all at the fair.

"So I wait a little.

"Half an hour later things suddenly get worse. She grips my hand, falls back on the pillow, gestures, begins to wheeze. It isn't good.

"I cry out, but there is no answer from even one of the thousands of people and peasants whose din I can hear in the marketplace. They don't hear me, you could think it's a wilderness. I want to leave and call somebody. I try to remove my hands from hers. She won't let go.

"A minute passes, two minutes. I'm going to be late. Bad as her condition is, I tear my hand away and run to the other side of town, to Tsemakh's house. The circumcision is to take place there.

"Over carts and over piles of merchandise I fly and fly. It's taking too long. Though it's summer and I'm running, I shiver with cold.

"Tsemakh's house is coming into view. As the Talmud says, 'A man's heart knows his own dire need'—my heart is pounding within me as if I were a bandit: at home a soul is departing.<sup>23</sup>

"I reach the first window of the house. I don't want to wait till I get to the door, I'll break through the panes. I look and the rebbe is there, pacing about. I'm going to go in like a robber. It's as if I can hear my daughter's voice calling, 'Papa, Papa!' I summon my last reserve of strength, and I leap."

He had difficulty breathing, so he rested for a moment. With the tears thick in his eyes he resumed, his voice low and broken.

"But it wasn't meant to be. In front of the window was a pile of manure mixed with stones, so I fell and almost broke my neck. I still bear the scar on my forehead. When I was allowed to see the rebbe, he made light of the matter.

"I returned home—and how I managed to do that, I'll never know—and found her lying on the ground. Either she had fallen as she died or I had pulled her off the bed when I tore my hand away."

We were all silent, each of us with a stone weighing on his heart. The maskil recovered soonest.

"Well," says he, "I can only say, 'Blessed be the True Judge.' But you still haven't told us how you almost became rich."

Reb Elye wiped his eyes with his sleeve, smiled a sad little smile, and went on with his story.

"I only wanted to show you what 'not meant to be' means," he said.

"Afterward my troubles heaped up. My wife passed away. I couldn't make a go of her little business—what does a man know about market stalls? I was left with the children to feed, and didn't have a crust. When I remarried, I purposely chose a woman who wasn't young. What I wanted was a woman who could make some money from the stall. What I got was what the Talmud might call deceptive marriage, because she gave birth year after year. The business done in our fairs fell off steadily, and the stall wasn't worth

"Then I said to myself, 'This can't go on! I'll give up my marriagebrokering, get rich, and sit and study.' Only, how do you get rich?

"So I write to my first wife's brother-in-law, the rebbe's man, and beg him by all that's holy to let me know the next time the rebbe attends a circumcision. Before the month is up I get the word. I rush to Vorke—right to the rebbe's, no detours."

("Into a bigger pile of manure?" cracks the maskil.

Reb Elye looks daggers at him and says: "The rebbe of the Vorke Hasidim, may his merit shield us, was entirely dedicated to ritual purity. Of all the ways of serving God, devotion to ritual purity was the rebbe's special way. . . ."

אנן צו פאר, — משבט דער משכיל, — זוי עד שוקם אריף פיד! שיינעץ שיינעץ איינער אז דו ביסט בעסמשן אמער, ווער האים דיר בקואלפן? א ווארסער חמיד? אמאר דיין איינענער פעמשני, דער אריע? ארער איך? הא? דו וואלסט שרין לאנג נעפנרט מאר הוננער, אען הישט איך? און צו מיר זוך ווענדנרים:

און היינט מיינט איר, וואָס איז ער? מל מ ד ב יי מיי ג ע פינדער, זאָל איך זיי אים היינט אוועקנעמען, בלייבט ער שטיין אָן פּרנסה — אָן א שטיסל ברויט אין פּיסק...

רער ייר שוויינט מים אראָפּנעלאָזטע אויגן.

דער משכיל ווערט מיר אלע רנע עסעלער, כאָמש ער האָט מיר נאָך פריער מיט די אוינן א צייכן גענעבן, או ער האָט געפּועלט, און מיט די הענט געוויון, או מאָרגן וועט מען שרייבן. איך דריי מיך איבער צום ייד:

— נו, נו, דערציילט ווייטער, ר' סרוב.

יועט אליין, — מאכט ער צום משכיל, — אונדוער "מארשריי בער", אויפן פנים קוקנדיק, איז מער משכיל פון אייך, און חווק מאכט ער נער". אויפן מנים קוקנדיק, איז מער משכיל פון אייך, און חווק מאכט ער נישט... מען מעג ואגן אנדערש... דער רמב"ם, וו"ע, האט אפילו אין כישוף, להבדיל, נישט נענלויבט... נאר, ווי עס איז, ענטפערט מען ערנסט... א ייד דארף האבן א ד ר ך . . . נאר חווק איז נישט מעשה... מעשה... ייד, עם כאפט אן ביי דער לעבער!

– נו, נו! – מאכם דער משכיל ווייכער, – שים שוין אוים די

איך וועל שוין מקצר זיין — הויכט צן דער צרעמער ייד — איך פום אריין צן א קוויטל, בעל-פה... אפילו צן א פריון... רעמצלט נ יי ט נישט קיין פריון... מאר סנדקאות איז ער בכחינת "לא יועל כל כופר", אזוי כלפי מעלה, ווי כלפי מטה... נאר רצס פנים איז נעווען שרעקלעך! הענט און פיס האבן אונטער מיר נעציטערט! איך שמיי און עפן נישט רצס מויל. ער, זכותו יגן עלינו, מאכט גרויסע שפרייז אויף און צפ.

ראבטום דערועט ער פיך, און נים א נעשריי, טאקע ממש הי א לייב.

וואָס ווילסמו? איך האָב מיך נאָך מער דערשראַסן און — סוים נעענטפערט:

- עשירות!... –

רער רכי האָט, אפּנים, נישט נוט דערהערט.

. עשירות פרענט ער, און דאָס קול איז נעווען ווי פון א דונער —

. כאָטש... פרנסה! ענטפער איך נאָך שטילער.

וואָס, פּרנסה? שריים ער ווייטער —
 באָטש פאר חונגער נישט שטארכן!

דער רבי לויפט אויף און אָפּ, און שטעלט זיך ראפטום אַפּ און פרענט:

וואם נאך?

איך האָב נעסיינט — איך שטארכ! ראכט זיך מיר, (וויים איך, מיר ראכט זיך אזוי), אז נישט איך, נאָר עמעץ אנרערש האָט מיר איבערנע־ דרייט די צונג! און זי האָט נעענספערט:

יוסף ואל זיין א למרן...

און שוין! — איך בין סוים לעבעריס ארוים, און ער, זי"ע, איז די און שוין! ך איך בין סוים לעבעריס ארוים, און ער, זי"ע, איז די אנדערע וואָך ניפטר געוואָרן...

נו? האָט עפעס א סך נעפעלט צו עשירות? א האָר! איך בין מיר אליין שולריס! ווען איך שפאר טיך איין, האלט טיך איינס — טילא!

איז כאָמש — פרעג איך — אייער יוסף א למדן מופלנ? — ער וואלט אוודאי נעווען, — ענמפערט ער מיט א צעבראכן לשון, — נאר ער וויל נישט... אויף דעם איז שוין קיין דבי נישט פאראן... ער

אין איין רנע איז דער בלאס־נעלער ייד פלאמענדים נעוואָרן, די אוינן האָבן זיך אים אונטערנעצונדן, די נעשטאלם האָם זיך אויסנעצוינן, און די שטוב חאָט א חילך נעטון פון צוויי פעטש, וואָם דער משכיל האָט נעורינן.

איך האָב מודא, או זיין ערשטע בקשח וועם אויך נישט דערפילט ווערן: ער וועם נאָך שטארבן פאר הוננער.

"Just look how he's looking at me!" cries the maskil. "You ingrate! When you came to town, who was it that helped you? A fellow Vorke Hasid? Or maybe your own uncle, the rebbe? Or was it me? Well? If it hadn't been for me, you would have starved to death long ago!"

Then, turning to me: "And what do you think he does now? He's my children's teacher. If I were to fire him, good-bye livelihood! Good-bye his last crust of bread!"

The Jew in question looks down and says nothing.

The maskil was growing more repugnant to me by the minute, though earlier he had winked and then gestured to signal that thanks to his efforts I would be able to get back to work the following day.

I address the hapless Jew: "Go on, and tell us more."

"Just take a look," says he to the maskil, "take this recorder, here. Anybody can tell from his appearance that he's more of a maskil than you are, but he doesn't poke fun. It's possible to disagree without being disagreeable. We don't think the less of Maimonides, may his merit shield us, for disbelieving in witchcraft. A Jew should ... It isn't right. ... Making fun of people doesn't prove anything, it just stabs you in the guts."

"All right," the maskil says, less harshly. "Spill the rest of it."

"I'll make it short," the pauper begins. "I come in to where the rebbe is. I haven't written out a request to show him, I'm unprepared, I don't even have the honorarium—not that that was the occasion for an honorarium. When it comes to presiding over a circumcision, it is as the Psalm teaches: there can be no question of a ransom, whether offered to God above or to man here below.<sup>25</sup>

"The rebbe's countenance is so terrifying that my hands and feet tremble. I stand mute while he, may his merit shield us, paces back and forth with giant strides. Suddenly, he notices me and lets out a roar like a lion's: 'What do you want?'

"I become even more frightened. I force out an answer: 'I want to be rich.'

"The rebbe seems to have trouble believing his ears. He thunders: 'You want to be rich?'

"I answer, and my voice is lower than ever: 'Anyway, to make a living.'

"He shouts again: 'What do you mean, 'make a living'?'

"'At least not to starve to death.'

"He keeps pacing about. Then he stops and asks: 'And what else?'

"I thought I would die! It's as if somebody else—and that's how it still seems to me—took possession of my tongue to speak for me. I hear myself say: 'That my son Joseph should be a scholar.'

"And that was it. I barely escaped alive from the encounter and he, may his merit shield us, passed away the week after. So I didn't

get rich, but I missed by no more than a hairbreadth. And it was strictly my fault that I missed. If I had only been more resolute and stuck it out . . ."

"Aside from that," I ask, "is your Joseph a distinguished scholar?"
"I'm sure he could have been," came the stammering answer.
"But the desire is lacking and against that no rebbe can prevail. My son simply refuses to study, and nothing anybody can do will help."

Here the maskil breaks in: "Don't make things so complicated. Your story has a simple moral: first, nobody should pile manure under a window; second, take a rebbe's honorarium with you if you're going to ask him for anything; and above all, don't let any rebbe scare you!"

Instantly, Reb Elye's sallow face crimsoned, his eyes burnt, his form straightened, and the room echoed to the pair of slaps delivered to the maskil.

I fear that neither will Reb Elye's second request be granted, and that he will yet starve to death.

### יונעלעק

עם נאסמהייזערם שיין הנעוודים יינגעלע מים די מיאוסע תנועהלעך, מים די לעסעלעך פול מים פעדערן, סען מיר אויםן סאָם נישם ארוים. אָדער ער שטיים מיר פאר די אויגן מים ש סציפיאָרעס אין האנט און וויינט, און וויל רעם צווייטן; אָרער איך הער אים כיי מנחח־מעריב זאגן אזוי קינריש־וויינענריק־ערנסם דעם קריש, או עם כשפם פיך אן כיים הארץ.

ווען דער חסיד האָט דעם משכיל נעפאמשט, איז דאָס סינד אווי כלאם און גרין נעוואָרן פאר שרעק, אז איך האָב אים אָנגענופען ביי רער האנם און ארויסנעפירם פון שמוב.

קום אביםל שפאצירו!

- שפאצירן? שמאמלם ער.

ראם בלאסע פנים רויטלם זיך.

- דו שפאצירסט קיינמאל נישמ?

- היינט נישם. אז די מאמע, עליה חשלום, האם נעלעבם, פלענם זי מיך מיטנעמען שכת ויום־טוב שפאצירן... דער מאמע -- איר צו לענ־ נערע יאר - הייםט בעסער אריינקוקן אין א ספר.

דאָס איז שוין נעווען אין לאנגן איינפאָר־הויז; פון דער ווייטנס שי־ מערט א רויטער "מגן־דוד" פון א לאממער ארוים. איך האב זיין נישם נעוען, נאָר זיין ראר הענטל האָט אין סיינער נעציטערט.

מיר זענען ארוים אין נאם אריין.

דער הימל הענגם איבער מישיוויץ ווי א מונקל בלויער מונדיר פים מאט־זילבערנע קנעם. מיין מיט־שפאצירער האָט עם אוודאי אויסנעוען ווי א פרוכת מים זילבערנע פליטערלעך באניים. אים חלומם זיך אפשר אוא בלוי־זיידן תפילין־ביימעלע מים פלימערלעך; אין א יאר פינף־זעסם וועם ער אפשר קרינן אוא מתנה פון דער כלה.

ביינאכט ועם דאָם שטעטל נאָר אנדערש אוים. די קרום־און לאָם־ נעכוינענע הייולעך פארשווינרן אין דער "פּאָעטישער שטילער. שוים פון דער נאכט"; און די פענצטער און שויבן־מירן ועען אוים ווי נרויסע מייערדיסע, פורפור־שטראלנדיסע אוינן...

אויף די סיימען שטייען שוין אווראי מעם מיט זידנדיקע וואסער צו סארטאָםל אָדער "סליסקעלעך מים בעבערלעך". לוים סטאטיסטיק מאלמ אין טישיוויץ דורכשנימלעך 37 און א האלבער רובל אויף א קאם ט יאר, לערך 10 קאביקעם א מאָנ. בארעכנמ: מלמר־נעלמ, צווייערליי געפעם, שכתים און ימים־טובים, א סרענס און א נוטן ייד - א חוץ בייזאכן... וועט איר פארשטיין, או א יאיכל טרעפט זיך ביים קוימען ועלטן, או די סליםסעלעך ווערן נעמאכם פון רעציען־מעל און אוי, און ווער ווייםם, אויב די קארטאָסל ווערן נעשמאָלצן.

דאָך שטייען מאנכע הייזלעך שטאָס בלינר. דאָרט ניים א שטיסל מרוסן ברוים, מים אדער אָן א העריננ. און אפשר — סריאת־שמע אָן וויעטשערע... אין איינעם פון די חייולעך מוו שטיין די אלמנח, וואם רארף אזוי ווייניק, און קלאפן זיך אין דארן הארץ־ברעטל אריין ביי דער לאנגער ווידוי... אפשר מעסט זי זיך אַן אירע תכריכים... דערמאָנמ זיך אין אמאָד ליקן, מיט א נאָלדענעם פאס כאזוימטן חופּח־סלייר, און פון די אלמע אוינן קאפעם אראָפּ א טרער, און זי שמייכלט דערביי אריין אין דער פינצ־ 8טערער נאכט: וואָס דארף א יידענע

מיין יתום האָם עפעס אנדערש אין זין.

אונמערטאנצנדיק אויף א פיסל, רייסט ער ארויף דאָם סעפל צו רער לבנח, וואס שווימט נאריש־אריסטאָקראמיש פון איין דרילע ארוים אין רער צווייטער אריין.

ער זיפצט. צי האט ער נעוען א שטערן מאלן? — ניין:

אוי - ואָנם ער - וואַלם איך געוואַלם, משיח ואַל קומען!

וואם איוף --

איך וויל, די לכנה ואל שוין נרעסער ווערן! עם איז אויף איר אזא רחמנות! זי האָם מאקע נעזינריקט, אָבער אזוי לאנג צו ליידן... עם ניים שוין דער אלף הששי...

איננאנצן צוויי בקשות: פון טאטי אויף דער ערד – נאך א סציפיארעק, און פון פאָטער אין הי ס ל — די לבנה ואָל נרעסער ווערן! עם כאפט מיך אָן א ווילדער חשק אים צו ואָנן: לאָז נעמאך! דיין חינער משמע וועם כשלד חתונה השכן, דו וועסם בשלד ש שמיםמשמע

קרינן, א שמיסקינד ווערן, און וועסט וויינען א שמיקל ברוים! ויי מוחל דעם סציפיארעק, משרנעם אויך די לכנח...

איך האָב מיך קוים איינגעהאלטן.

מיר זענען ארוים פון מישיוויץ, דער פרילינג ־ אָמעם בלאָזט אויף אונדו פון גרינעם פעלה. ער שלעפט מיך צו צו א בוים. מיר ועצן זיך. רא - פאלם מיר איין - האם ער נעמוזם זיצן מים זיין מומער. זי האָם אים נעמוזם ווייזן, וואָס עם וואקסם אויף די שמאָלע פאסן פון די

מיעשמשאנסקע פעלדער; ער דערקענט ווייץ: קארן, קארטאָפל.

און דא וואקסן דערנער! צי סיינער עסם סיין דערנער נישט? --אייולען, זאָנט מען, עסן דערנער! -

- פרענט ער - האָט נאָט כאַשאפּן, יערע בריאה ואָל תארוואם -עסן עפעם אנדערש?!

ער ווייסט נישט, אז ווען אלע זאָלן נלייך עסן, וואָלטן אלע נלייך -נעווען.

I can't stop thinking about the innkeeper's sweet-faced little boy, the one with the unpleasing mannerisms and the curls full of feathers. In my mind's eye I see him holding a scallion and weeping for an extra one, or I remember him at the afternoon and evening prayers saying the Kaddish in childish tones so tearful and so earnest as to pierce my heart.

The frightening drama of the Hasid slapping the maskii had turned the boy's ruddy face greenish-gray. I took him by the hand and led him out. "Let's go for a walk," I said.

"A walk?" he stammered, as his color returned.

"Don't you ever go for a walk?"

"Not anymore. May she rest in peace, when Mother was alive she used to take me for a walk on Sabbaths and holy days; but may he live long, Father says I can spend the time better by looking into a sacred book.'

Now we were in a long entryway that was dimly lit by the reflection, suggesting a Star of David, from a distant lantern. I couldn't see the child's face, but his thin little hand was quivering in mine. We went out into the street.

The sky hung over Tishevitz like a dark blue uniform with dull silver buttons. To my companion it must have seemed a silverspangled curtain before the ark in a synagogue. Maybe he was dreaming of a comparable blue silk, spangled bag for his future phylacteries. In five or six years this child might be receiving one as a present from his bride.

At night the shtetl looks altogether different. The humpbacked, lurching hovels vanish into "the poetic, still bosom of the night," while the windows and shutters look like wide, fiery, purple-streaming

On the stoves potatoes or else dumplings and beans should already be cooking in their pots of boiling water. The statistical data show the average per capita income in Tishevitz to be thirty-seven and a half rubles a year, or about ten kopecks a day. You can do the arithmetic: tuition fees; two sets of kitchenware and tableware, one for milk and one for meat; Sabbaths and holy days; illness; something for those who pray efficaciously for you-add it all up and you will understand why the stoves are so seldom used for preparing a fine meal, why the dumplings are made without a single egg, and why the potatoes may be served dry.

And those are not the worst houses. Others are completely blind, indeed eyeless. Here the diet consists of a crust of stale bread, with or without a scrap of herring. It may even be that the tenants must say the bedtime prayer without having had any supper at all. In one such house, doubtless, lives the old widow whose needs are so few, tapping at her heart with scrawny hand as she recites the Long Confession. Maybe she is measuring her shroud again, or maybe she recalls the wedding dress she wore so long ago, with its borders of gold thread. Maybe her ancient eyes let fall a tear or two, and maybe she smiles in the darkness of the night: what does an old Jewish woman need?

Those are not my little orphan boy's thoughts. Hopping about, he lifts his face to a moon floating with lordly insouciance behind and between the wispy clouds. He sighs. Has he seen a falling star? No.

"Oh," says he, "how I wish Messiah would come!"

"And why is that?"

"I would like the moon to get bigger! It's a pity about her. She committed a sin, sure, but hasn't she been punished long enough? It's almost the sixth millennium now."26

Those are his only petitions: of his earthly father, an extra scallion; of his Heavenly Father, growth for the moon. I have to curb a fierce impulse to say to him: "Forget it. Your father here below will soon remarry, you will soon have a stepmother and be a stepchild, and then you'll be crying for a piece of bread. You're better off as is, even without the extra scallion and a bigger moon.'

By now we have left Tishevitz behind. A breath of spring wafts toward us from the fields. He draws me to a tree and we sit. It occurs to me that this is where he must have sat with his mother. She must have taught him what was grown in the townspeople's narrow furrows, because he recognizes wheat, rye, and potatoes.

"And these are thorns growing here! Does anybody eat thorns?"

"They say donkeys eat thorns."

"Why," he wants to know, "did God make every different creature eat different things?"

He doesn't know that if all creatures ate the same, they would all resemble one another.

- און פארלאשן די שריפה? - פרעג איך... דער ייר ווערט

מרויערים:

- איידער וואָס, איידער ווען, די שטאָט איז נחרב געוואָרן!

צו שפעט? -

ראָם איז ראשית... והשנית — האָט יאָסל בערטשעם דעם – צווייטן שם פארנעסן! דאָס מכול האָט פארטרונסען דעם רעשט... זעט איר, דאס וואסערל, וואס איר זעט, איז א זיכר פון יענעם וואסער... ער-חיום נישם אויסנעטריקנם..

און ווי צווי חאָט עם פאָרט אויפגעחערט ד –

ם'איז דאָך נאריש --- ענטפערט ער --- סיין מכול חאָט דאָך -נישם נעקענם זיין -- עם האם ראך געמוזם אמאל אויפהערן.

מיר פאָרן שוין אין וואסער אריין. - חפלא ופלא! כשפט זיך שרוים ר' משח.

- וואָס? פרעג איך.

אט, אוא וואסער, און די פערד נייען... און מאטשעי פיפ-סעם... נלייך נארנישם!

out.

been promised there will be no second Flood."59 The wagon enters the water.

"Wonder of wonders!" Reb Moses blurts out.

"But the rain did stop. How was that?"

"What is?" I ask.

shtetl was annihilated."

Too late?'

"Think about the pond. The horses are plodding through it, and Matthew is smoking his pipe, just as if this were only commonplace, ordinary water!"

Reb Moses becomes mournful. "In hardly any time at all, the

"That, first. And second, Yosl Bertsies had forgotten the other

"That's foolish," he answers. "In the end it had to stop. We have

name! The flood drowned what survived the fire. The pond you see

there is a vestige of all that water. To this very day it hasn't dried

1904 (translated by Milton Himmelfarb)

#### Impressions of a Journey

1 / Baron Maurice de Illisch (1881-95), a Belgian-Jewish philanthropist who devoted his fortune to alleviating human distress. He embarked on a project of transporting Russian and Romanian Jews to Argentina, where they would set up agricultural colonies, but he was not successful.

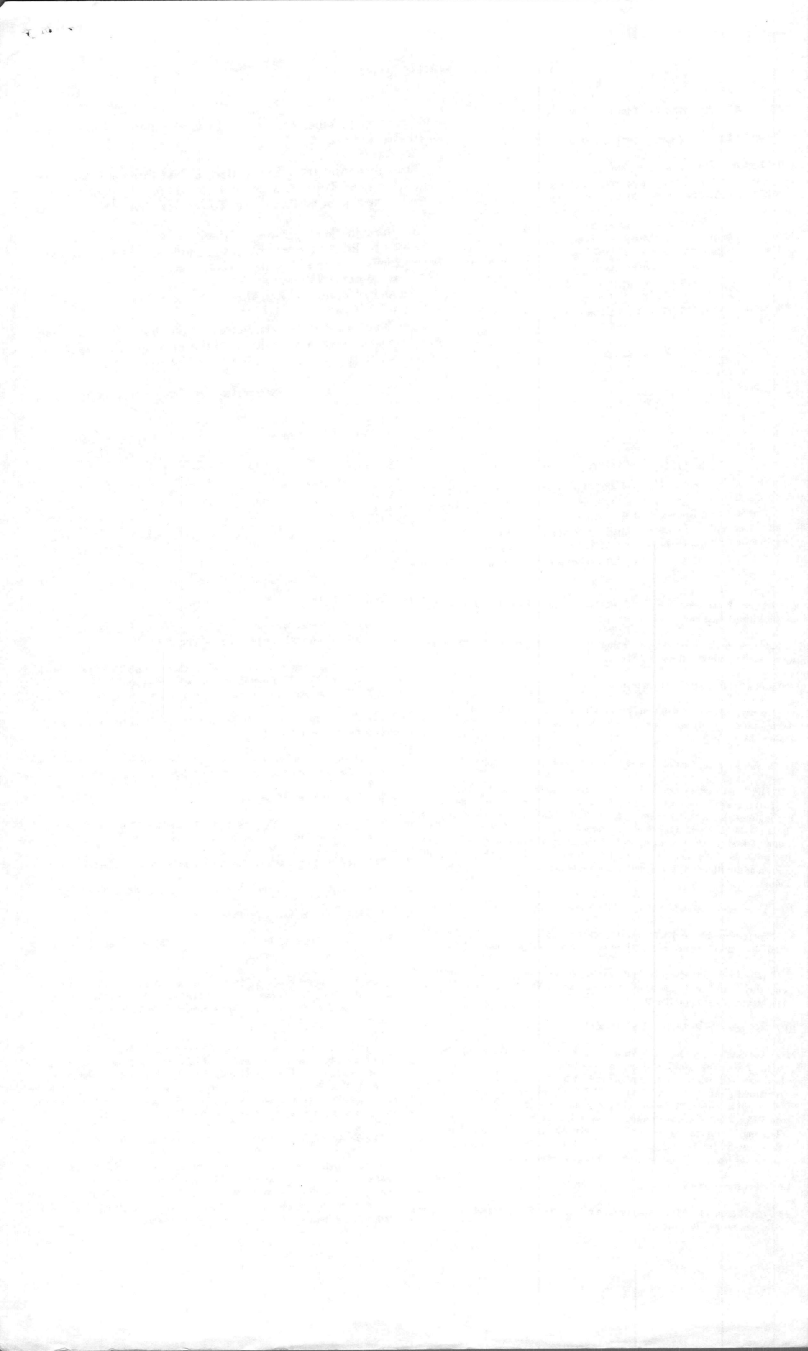
Baron Edmond James de Rothschild (1845-1934), a French-Jewish philanthropist and patron of Jewish settlement in Palestine. Because of his

concern for all problems in the settlements, he became known as "the Father of the Yishuv" (settlement).

- 2 / Rabbis with the reputation of being able to perform miraculous cures were called masters of the Good Name, or Good Jews.
- 3 / "Guilty or innocent"—Tractate Sanhedrin 98a.
- 4 / "He issued His commands to Jacob, His statutes and rules to Israel. He did not do so for any other nation; of such ordinances they know nothing" Psalms, 147:19-20.
- 5 / "If you keep account of sins, O Lord, who can stand?"—Psalms 130:3.
- 6 / "The Lord said to Moses as follows: speak to the Israelite people and instruct them to make for themselves fringes on the corners of their garments .. 19 / "He fulfills the desire"—Psalms 145:14. throughout the ages; let them attach a cord of blue to the fringe at each corner"—Numbers 15:37–8. Gershon Hanokh Leiner (1834–91), the Hasidic rabbi of Rodzin, claimed to have discovered the tekhelet (the color blue) of the tzitzit; his followers, who wove blue thread into their fringes, became known as the Blue-Thread Hasidim. Most rabbinic authorities disagreed with Leiner.
- 7 / "There is no justice"—Tractate Baba Metzia 97a.
- 8 / "So Jeshurun waxed fat, and he kicked. . . . He forsook the God wh made him, and spurned the Rock of his support"—Deuteronomy 32:15.
- 9 / "Why do nations assemble, and peoples plot vain things; kings of the eart take their stand, and regents intrigue together against the Lord and agains His Messiah?"—Psalms 2:1-2.
- 10 / "Moj panie" is Polish for "My dear sir."
- country of Edom, and instructed them as follows: Thus shall you say to my lord Esau—thus says your servant Jacob: I have sojourned with Laban and remained there until now." Genesis 32:4-5. Rashi comments on the phrase "I have sojourned with Laban": I have sojourned with Laban the wicked, bu the 613 commandments I observed, and I did not learn from his will deeds. The maskil appears to be alluding to this comment by Rashi and implying that just as Jacob was uncorrupted by his impious surroundings, so h 27 / "Every river has its own current"—Tractate Hullin 18b. preserves his worldliness in his benighted surroundings.
- 12 / "Let the young warriors duel"-II Samuel 2:14.
- 13 / In 11 Samuel 20:19, a wise woman of the city of Abel refers to her city a the mother city in Israel.

- 14 / "Behold, the Guardian of Israel"—Psalms 121:4.
- 15 / "Then Mordekhai returned to the King's gate, while Haman hurried home, his head covered in mourning"-Esther 6:12.
- 16 / There is a general principle found in the Talmud (see, for example, Kethuboth 16a) to the effect that if someone creates a prohibition through his testimony, he is allowed to continue his testimony and nullify the prohibition.
- 17 / The Hasidic Rebbe Israel of Kozinitz (1733-1814) was known for his sweet devotion and ecstatic faith.
- 18 / Perhaps Peretz had in mind the Tosaphot in Nedarim 4a, Elu Halaol ve-Ashamot, and the parallel Tosaphot in Rosh Hashana 5b.
- 20 / With respect to Joseph's dreams, "his brothers were wrought up at him. and his father kept the matter in mind"-Genesis 37:11.
- 21 / "The Jews had light and gladness, happiness and honor"—Esther 8:16.
- 22 / "People are not held accountable"—Tractate Baba Batra 16b.
- 23 / "A man's heart knows"-Tractate Yoma 83a.
- 24 / Maimonides' "Laws of Idol Worship," 11:16 in the Mishneh Torah, says all witchcraft is false and nonsense.
- 25 / Peretz conflates two verses: "He will not have regard for any ransom. He will refuse your bribe, however great"-Proverbs 6:35; and "Wealth is to no avail on the day of wrath, but righteousness saves from death"-Proverbs 11:4.
- 11 / "Jacob sent messengers ahead to his brother Esau in the land of Seir, the 26 / "Equal in size and power were the moon and sun created, but the moon was reduced because it complained and said, 'It is impossible for two kings to use one crown' "-Rashi on Genesis 1:16. It is believed that the moon will be restored to its full size when the redemption comes. The prayer for the moon based on Isaiah 30:26 states: "May it be Your will, O Lord, my God and God of my forefathers, to fill the flaw of the moon."

  - 28 / Certain defects found in some of the organs of a slaughtered animal render the animal treyf, and forbidden for consumption. Since a fair percentage of animals suffer from lung disease, the lungs must always be carefully examined by the slaughterer and, if a defect is found, brought to a rabbi to determine if the meat is thereby rendered unkosher.



- 29 / "No leaven shall be found in your houses for seven days. For whoever eats what is leavened, that person shall be cut off from the community of Israel, whether he is a stranger or a citizen of the country"-Exodus 12:19. Rabbis traditionally gave two major sermons a year, the first on the Sabbath during the Ten Days of Repentance, and the second on Shabbes Hagadol, the Sabbath before Passover
- 30 / "Whatever discovery"—Leviticus Rabah 22:1.
- 31 / "Blessed be the Lord"—Psalm 68:20.
- 32 / According to Jewish law, a blemish invalidates a sacrificial offering.
- 33 / The notion that each man has his own unique God-given task is widespread in Jewish literature. One classic expression may be found in the Talmud Berakhoth 17a: "A favorite saying of the Rabbis of Japheh was: I am God's creature and my fellow is God's creature. (Rashi comments: I who study Torah am God's creature and my fellow the peasant is God's creature.) My work is in the town and his work is in the country. I rise early for my work, and he rises early for his work. Just as he does not presume to do my work, so I do not presume to do his work. Will you say, I do much and he does little? We have learnt: one may do much or one may do little; it is all one 59 / There will be no second flood—Genesis 9:11.
- 34 / At the conclusion of the recitation of the Kaddish (prayer of sanctification), one takes three steps backward.
- 35 / Queen Esther's complexion—Megillah 13a.
- 36 / "Therefore shall a man"—Genesis 2:24.
- 37 / "Thou shall not insult the deaf, or put a stumbling block before the blind. Thou shall fear thy God: I am the Lord"-Leviticus 14:14.
- 38 / "When a righteous man departs"— See Rashi's commentary on Genesis 28:10.
- 39 / "The Lord God said, 'It is not good for man to be alone; I will make a fitting helper for him' "-Genesis 2:18.
- 40 / The morning Shema must be recited from shortly before sunrise till the end of the first quarter of the day. Tractate Berakhot 1:1-2. Hasidim in emphasizing their spiritual preparation for prayer often recite it later than the prescribed time.
- 41 / "When thou eatest the labor of thy hands"—based on Psalm 128:2.
- 42 / Tractate Kiddushim 1:7 states that women are exempt from time-bound
- 43 / This legend about the arrival of the Jews in Poland after their 1492 expulsion from Spain was still circulating by word of mouth at the time of Peretz.
- 44 / Peretz, contrasting the high spiritual inheritance of these Jews with their current misery, was himself thought to be a descendant of prominent Spanish Jews. The author of the standard work of laws governing kosher slaughter was Rabbi Alexander Sender Schorr (d. 1737).
- 45 / Before studying the Chapters of the Fathers, it is customary to recite the Mishna Sanhedrin 10:1, which quotes this passage of Isaiah 60:21.
- 46 / There is an ancient Jewish mystical concept concerning the Pargod ("Curtain" or "Veil") that separates God the Creator, who sits on the Divine Throne, from the other parts of the Divine world; it prevents the ministering angels from seeing the Divine Glory.
- 47 / "As if I were a raven"—Psalms 147:9.
- 48 / Probably Abraham Joshua Heschel of Apt (d. 1825), the Hasidic rebbe who recounted fantastic events he claimed to have remembered from former incarnations.
- 49 / "And he dreamed, and behold a ladder was set up on the earth, and the top of it reached to heaven; and behold the angels of God were ascending and descending on it." The midrash is cited in Rashi on Genesis 28:11 and is based on the Talmud *Hullin* 41b.
- 50 / "A scholar's waiver"—Tractate Kiddushin 32.
- 51 / Spelling Noah with seven mistakes is a common idiomatic description of an ignoramus.
- 52 / "There was not a house"—Exodus 11:30.

- 53 / The Hasidic Rebbe Yakov Yitzkhak of Pzhysha (d. 1814), called "the Jew" (Yehudi). See Martin Buber, Tales of the Hasidim: The Later Masters, pp. 33-
- 54 / Hasidim tied a belt around the waist to separate the upper from the lower. profane part of the body during prayer.
- 55 / Hemdat yomim is an anonymous popular prayer book and compilation of customs and practices dating from the eighteenth century.
- 56 / Psalm 47 was read before the blowing of the shofar on Rosh Hashana.
- 57 / Jewish Law required tailors to return remnants to customers, but a popular expression held that they lived off "remnants," i.e., routinely told customers to order more cloth than was actually needed.
- 58 / "The ignorant man"—Chapters of the Fathers 2:5.

